
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



PENDAHULUAN 
 
Ada satu kisah tentang seorang pria yang selama kampanye pemilihan membuat stiker di bamper 
mobilnya yang bunyinya, “My mind is made up ( pikiran saya dibuat), tolong, jangan buat bingung saya 
dengan fakta-fakta.”  
 
Kisah ini mengingatkan kita tentang perdebatan yang sedang berlangsung tentang penggunaan music 
pop dalam Ibadah dan penginjilan. Ada banyak orang Kristen yang pikirannya sudah dibuat untuk 
mendukung atau menolak penggunaan music semacam itu. Jadi mereka tidak mau mendengar apa yang 
alkitab telah katakan mengenai music yang sacral atau sekural karena mereka berasumsi telah 
mengetahui semua fakta. 
 
Sebagian orang dengan tegas berkata telah menemukan teks teks alkitab yang mendukung penggunaan 
lagu-lagu pop, menari dan bahkan band rock selama kebaktian gereja. Maka pembahasan ini tidak akan 
berguna bagi mereka yang pikirannya sudah diset seperti itu. Tetapi ada banyak orang Kristen yang 
pikiranya masih terbuka, mereka ingin memahami alkitab lebih jelas, apa yang alkitab ajarkan mengenai 
music yang pantas untuk ibadah baik secara pribadi maupun ibadah secara umum. Maka orang-orang 
yang seperti inilah yang akan tertolong dengan materi ini. 
 
Tujuan tulisan ini 
Tujuannya adalah untuk menyaring dari alkitab beberapa prinsip dasar mengenai music yang sesuai 
untuk ibadah. Dan hal ini tidak mudah karena didalam alkitab tidak ada diatur bagian khusus yang 
menerangkan tentang doktrin khusus mengenai music. Sebaliknya alkitab adalah sumber buku dengan 
lebih dari 500 refrensi tentang music, pemusik, nyanyian, dan alat music. Refrensi ini tersebar diseluruh 
alkitab. Tantangannya bukan dimana menemukan refrensi ini, tetapi bagaimana menarik/mengambil 
prinsip  yang bisa diberlakukan untuk kita sekarang ini. 
 
Disini tujuannya adalah untuk melihat music dari segi teologis bukan sejarah musiknya. Kami ingin kita 
mengerti sifat dan fungsi music baik dalam kehidupan social maupun dalam kehidupan kerohanian umat 
Tuhan. Secara khusus kami ingin memastikan apakah ada perbedaan, jika ada, apakah alkitab membuat 
perbedaan antara music yang sacral/kudus dan dengan musik secular/duniawi. 
 
Bagian ini dibagi tiga. Bagian pertama menguji pentingnya music dalam alkitab, kususnya dalam 
bernyanyi. Maka tiga pertanyaan utama adalah: (1) kapan, dimana, bagaimana dan mengapa kita harus 
menyanyi? (2) apakah maksudnya “untuk membuat kegembiraan yang riuh kepada Tuhan”? (3) apakah 
itu “lagu baru” yang orang-orang percaya harus nyanyikan?  
 
Bagian kedua akan focus kepada pelayanan music dalam alkitab. Investigasi pertama di mulai dari 
pelayanan music dibait suci, kemudian dilanjutkan di sinagog dan akhirnya di gereja perjanjian baru. 
Alkitab membuat perbedaan jelas antara musk sakral dan sekuler. Instrumens perkusi, music rithem, 
dan menari tidak pernah menjadi bagian dalam music dibait suci, di sinagog dan di gerja mula-mula. 
 
Bagian ketiga adalah menguji apa yang alkitab katakan mengenai menari dan tarian. Apakah menari 
sebagai komponen yang positif dari ibadah gereja.  
 
 
 
 



BAGIAN PERTAMA 

PENTINGNYA MENYANYI DI DALAM ALKITAB 
 
Pentingnya music dalam alkitab menunjukkan bukti bahwa Tuhan itu kreatif dan kegiatan penebusan 
dirayakan dengan music. Pada waktu penciptaan kita mengatakan “bintang fajar menyanyi bersama, dan 
semua anak-anak Allah bersorak kegirangan” Ayub 38:7. Pada waktu inkarnai Yesus, paduan suara sorga 
menyanyikan, “Kemuliaan bagi Tuhan ditempat yang tinggi, dan damai sejahtera dibumi diantara 
manusia yang berkenan kepada-Nya.” (Lukas 2:14).  
 
Pada akhir penyempurnaan penebusan, banyak orang yang ditebus akan menyanyikan: “Lalu aku 
mendengar seperti suara himpunan besar orang banyak, l  seperti desau air bah dan seperti deru guruh 
yang hebat, katanya: "Haleluya!  Karena Tuhan, Allah kita, Yang Mahakuasa, telah menjadi raja. Marilah 
kita bersukacita dan bersorak-sorai, dan memuliakan Dia! Karena hari perkawinan Anak Domba r  telah 
tiba, dan pengantin-Nya s  telah siap sedia.” Wahyu 19:6-8. 
 
The Singing of Creation(Nyanyian pada waktu penciptaan). Tanggapan alam terhadap karya ciptaan 
Tuhan dan kemuliaan-Nya yang agung, sering diungkapkan dalam bentuk nyanyian. Ini jelas 
menunjukkan, bernyanyi adalah sesuatu yang berkenaan kepada Tuhan dan di mana Dia senang. Ada 
banyak sekali contoh-contoh dalam Alkitab tentang semua ciptaan Tuhan yang diundang untuk 
menyanyikan pujian kepada Tuhan.  
 
Biarlah langit bersukacita dan bumi bersorak-sorak, biarlah gemuruh laut serta isinya, biarlah beria-ria 
padang dan segala yang di atasnya, maka segala pohon di hutan bersorak-sorai.  (Mazmur 96:11-12) 
Biarlah sungai-sungai bertepuk tangan, dan gunung-gunung bersorak-sorai bersama-sama. (Mazmur 
98:8). Pujilah TUHAN, hai segala buatan-Nya, di segala tempat kekuasaan-Nya! Pujilah TUHAN, hai 
jiwaku! (Mazmur 103:22) 
 
Kita membaca burung-burung menyanyi karena Tuhan menyediakan mereka air. (Mazmur 104:12) 
Langit, bagian bawah bumi, gunung-gunung, hutan, dan semua pohon yang berbaris menyanyi bagi 
TUhan.(Yes 44:23) Padang gurun, kota-kota, dan penghuni batu, bernyanyi dan memberi kemuliaan 
kepada Tuhan. (Yes 42:1-12) Bahkan gurun pun harus mekar dan “bersukacita dengan sukacita dan 
nyanyian” (Yes 35: 2) 
 
Semua kiasan metafora ini yang dinyanyikan ciptaan Tuhan baik yang hidup maupun yang tidak hidup, 
berseru memuji Tuhan, memberi tahu kita bahwa music adalah sesuatu yang ditakdirkan dan diinginkan 
TUhan. Jika hanya ini refrensi music dalam alkitab, mereka sudah cukup memberitakukan kepada kita 
music, terutama nyanyian, memiliki tempat dan tujuan khusus di alam semesta. 
 
The Human Singing/Nyanyian manusia.  
Ketika alam bernyanyi, maka manusiapun turut bernyanyi. Marilah kita bersorak-sorai untuk TUHAN, 
bersorak-sorak bagi gunung batu keselamatan kita. (Maz 95:1) Nyanyikanlah mazmur bagi TUHAN, hai 
orang-orang yang dikasihi-Nya, dan persembahkanlah syukur kepada nama-Nya yang kudus! (Maz 30:4) 
Biarlah mereka bersyukur kepada TUHAN karena kasih setia-Nya, karena perbuatan-perbuatan-Nya yang 
ajaib terhadap anak-anak manusia,(Maz 107:8) Yesus berkata bahwa jika orang tidak memuji Dia, ”batu-
batu itu akan berseru (Lukas 19:40). 
 

http://alkitab.sabda.org/passage.php?passage=Why%2019:6-8&tab=text
http://alkitab.sabda.org/passage.php?passage=Why%2019:6-8&tab=text
http://alkitab.sabda.org/passage.php?passage=Why%2019:6-8&tab=text


Alkitab secara khusus menyebutkan bahwa nyanyian harus ditujukan kepada Tuhan. Tujuannya bukan 
untuk pemuasan diri (self gratification), tetapi untuk memuliakan TUhan (God’s glorification). Musa 
mengatakan: “Sebab itu aku mau menyanyikan syukur bagi-Mu, ya TUHAN, di antara bangsa-bangsa, 
dan aku mau menyanyikan mazmur bagi nama-Mu.2 Sam 22:50). Paulus katakan: “Bernyanyi dan 
bersoraklah bagi Tuhan dengan segenap hati.” (Efesus 5:19)  
 
Music dalam alkitab bukan hanya untuk Tuhan, itu juga datang dari Tuhan. Itu adalah anugerah Tuhan 
kepada keluarga manusia. Dalam memuji Tuhan karena pembebasan-Nya, Daud mengatakan, “Ia 
memberikan nyanyian baru dalam mulutku untuk memuji Allah kita. Banyak orang akan melihatnya dan 
menjadi takut, lalu percaya kepada TUHAN.(Maz 40:3) teks ini mengatakan kepada kita bahwa music 
diinspirasikan oleh TUhan, sama seperti Firman TUhan yang kudus. Di dalam alkitab buku terpanjang 
adalah Mazmur – buku nyanyian umat Tuhan pada jaman Alkitab. Ini berarti bahwa music itu sacral, 
bukan hanya ekspresi artistic manusia, tapi juga karunia dari Tuhan, kadang-kadang di inspirasikan oleh 
Tuhan sendiri. Kita bisa membedakan gaya atau tipe music, tapi tidak ada orang Kristen yang dapat 
secara sah menentang music per se, karena music adalah bagian dari karunia TUhan untuk keluarga 
manusia. 
 
Pentingnya music untuk kebaikan manusia secara menyeluruh. 
Pernyataan pertama yang kita temukan dalam alkitab di dalam berbagai subjek, biasanya ada nilai 
dasarnya. Dalam hal music ini juga benar. Beberapa generasi dari Adam dan Hawa, alkitab mengatakan 
bahwa ada tiga anak lamek dan dua istrinya, Adah dan Zilah. Setiap anak diperkenalkan sebagai “bapak 
pendiri” dari dasar profesi.”  Adah melahirkan Jabal; dia adalah bapak dialah yang menjadi bapa orang 
yang diam dalam kemah dan memelihara ternak. Nama adiknya ialah Yubal; dialah yang menjadi bapa 
semua orang yang memainkan kecapi dan suling. Zila juga melahirkan anak, yakni Tubal-Kain, bapa 
semua tukang tembaga dan tukang besi. Adik perempuan Tubal-Kain ialah Naama. (Kejadian 4:21-22) 
 
Sangat jelas bahwa ketiga bersaudara ini adalah bapak pendiri dari tiga profesi yang berbeda. Pertama 
sebagai petani dan yang ketiga sebagai pembuat perkakas. Baik pertanian dan industry sangata penting 
dalam kehidupan manusia. Diantara kedua profesi besaudara diatas adalah profesi music. Implikasinya 
bahwa manusia dipanggil bukan hanya untuk memproduksi makanan dan barang, tapi juga untuk 
menikmati keindahan estetika seperti music.  
 
Pianis klasik Amerika Sam Totman melihat ayat ini sebagai indikasi penyediaan Tuhan untuk kebutuhan 
estetika manusia, disamping hal yang bersifat fisik dan material. Dia menulis: “Disini, ditunjukkan 
beberapa ayat, Allah menyatakan bahwa persediaan manusia akan kebutuhan material tidak cukup; 
sebagai tambahan, manusia harus memiliki sensifitas estetika. Bahkan dari awal music lebih dari sekedar 
hobi yang dipandang sebagai sesuatu yang menyenangkan. Tapi TUhan telah menciptakan dalam diri 
manusia kebutuhan estetika yang dapat dipuaskan dalam music, dan didalam kasih kebijaksaannya Dia 
telah menyediakan kebutuhan ini.1 
 
Dari sudut pandang alkitab, musik bukan hanya sekedar yang berpotensi menggembirakan. Itu adalah 
karunia yang Tuhan telah sediakan untuk memenuhi kebutuhan manusia secara menyeluruh. 
Keberadaan music harus memberikan kita alasan untuk memuji Tuhan karena kasihnya yang disediakan 
bagi kita dengan karunia melalui mana kita dapat mengungkapkan terimakasih kita kepada-Nya, 
sementara kita mengalami kegembiraan dalam diri kita sendiri. 
 
 
 



Alasan untuk menyanyi. 
 
Musik rohani di dalam Alkitab adalah berpusat pada Tuhan (God-Centered), bukan berpusat pada diri 
(Self-centered). Gagasan  memuji Tuhan untuk pertunjukan atau hiburan itu sesuatu yang asing dalam 
alkitab. Tidak ada “Baik orang Yahudi” atau “orang Kristen” mengadakan konser music pada jaman 
Alkitab, dimana mereka tampil dengan band atau artis penyanyi di bait suci atau sinagog atau gereja 
gereja Kristen.  
 
Musik rohani tidak dipahami sebagai tujuan akhir, tapi dimaksudkan untuk memuji Tuhan oleh 
melantunkan/menyanyikan firman-Nya. Penemuan luar biasa baru-baru ini yang akan disebutkan 
kemudian, adalah bahwa seluruh Perjanjian Lama pada awalnya dimaksudkan untuk dinyanyikan 
(dinyanyikan). 
 
Menyanyi di dalam Alkitab bukan untuk kesenangan pribadi atau untuk menjangkau orang asing dengan 
nada yang akrab dengan mereka, tetapi memuji Tuhan oleh menyanyikan Firman-Nya – metode ini kita 
kenal sebagai “Cantillation.” Kenikmatan menyanyi bukan berasal dari irama ritmik yang merangsang 
orang secara fisik, tetapi dari pengalaman memuji Tuhan. Pujilah TUHAN, sebab TUHAN itu baik, 
bermazmurlah bagi nama-Nya, sebab nama itu indah! (Mazmur 135:3); Haleluya! Sungguh, bermazmur 
bagi Allah kita itu baik, bahkan indah, dan layaklah memuji-muji itu. (Mazmur 147:1). 
 
Bernyanyi bagi Tuhan, “Dia baik “ dan “menyenangkan,” hal itu menyanggupkan orang-orang percaya 
untuk mengungkapkan kepada Tuhan sukacita dan rasa syukur mereka atas berkat penciptaan-Nya, atas 
perlindungan-Nya, dan keselamatan. Menyanyi dalam alkitab adalah mempersembahkan ucapan 
terimakasih kepada Tuhan atas kebaikan-Nya dan berkat-Nya. Konsep ini diungkapkan secara khusus di 
Mazmur 69:30-31: “Aku akan memuji-muji nama Allah dengan nyanyian, mengagungkan Dia dengan 
nyanyian syukur.” pada pemandangan Allah itu lebih baik dari pada sapi jantan, dari pada lembu jantan 
yang bertanduk dan berkuku belah. 
 
Gagasan bahwa bernyanyi memuji Tuhan lebih baik daripada berkorban, mengingatkan kita akan  
konsep serupa bahwa ketaatan lebih baik daripada pengorbanan (1 Sam 15:22).  
Menyanyikan pujian untuk Tuhan dengan mengucapkan Firman-Nya, bukan hanya pengalaman yang 
menyenangkan, tetapi juga sarana kasih karunia bagi orang percaya. Melalui nyanyian orang-orang 
percaya yang dipersembahkan kepada Tuhan suatu ibadah pujian, yang mana menyanggupkan mereka 
menerima dari Tuhan karunia-Nya. 
 
Cara atau sikap dalam menyanyi. 
 
Untuk memenuhi fungsi yang dimaksudkan, nyanyian harus mengekspresikan kegembiraan, 
kegembiraan, dan ucapan syukur. “Nyanyikan bagi Tuhan dengan ucapan syukur” (Mz 147: 7). 
Akupun mau menyanyikan syukur bagi-Mu dengan gambus atas kesetiaan-Mu, ya Allahku, menyanyikan 
mazmur bagi-Mu dengan kecapi, ya Yang Kudus Israel. Bibirku bersorak-sorai sementara menyanyikan 
mazmur bagi-Mu, juga jiwaku yang telah Kaubebaskan. (Mazmur 71:22-23). 
 
Perhatikan, nyanyian disertai dengan kecapi (sering disebut psaltery – Mazmurs 144: 9; 33: 2; 33: 3), dan 
tidak dengan instrumen perkusi, alasannya seperti yang tercantum dalam bab sebelumnya instrument 
string menyatu dengan suara manusia dan tidak menggantikannya. 
 
Di banyak tempat, Alkitab menunjukkan bahwa nyanyian kita harus emosional dengan sukacita 



dan kegembiraan. Kita diberitahu bahwa orang Lewi “menyanyikan pujian dengan sukacita, dan mereka 
membungkuk dan menyembah ”(2 Tawarik 29:30). Bernyanyi harus dilakukan tidak hanya dengan 
kegembiraan, tetapi juga dengan sepenuh hati. “Aku akan bersyukur kepada Tuhan dengan segenap 
hatiku” (Mazmur 9: 1). Jika kita mengikuti prinsip alkitab ini, maka nyanyian hymn atau nyanyian pujian 
kita di gereja, seharusnya menyenangkan dan antusias. 
 
Untuk menyanyi dengan antusias, anugerah Allah perlu meresap pada hati orang percaya (Kol 3:16). 
Tanpa cinta dan kasih kita kepada Tuhan, nyanyian kita hanya akan seperti gong yang berkumandang 
dan canang yang gemerincing (1 Korintus 13: 1), artinya tidak ada maknannya. 
 
Orang yang mengalami kuasa anugrah Tuhan yang mengubahkan (Ef 4:24), akan dapat bersaksi bahwa 
Tuhan” Ia memberikan nyanyian baru dalam mulutku untuk memuji Allah kita. (Mazmur 40:3).  Musik 
dari hati yang tidak bertobat dan memberontak adalah suara yang menjengkelkan bagi Tuhan. Karena 
ketidak taatan mereka, Tuhan mengatakan kepada anak Israel, “Jauhkanlah dari pada-Ku keramaian 
nyanyian-nyanyianmu, lagu gambusmu tidak mau Aku dengar.(Amos 5:23). Pada masa kini pernyataan 
ini relevan untuk pengeras suara music pop yang keras. Apa yang berkenan kepada Tuhan bukan volume 
music, tapi kondisi hati.  
 
Membuat kegembiraan yang gaduh kepada Tuhan. 
 
Refrensi kepada volume music, mengingatkan kita kepada peringatan/nasehat untuk “Membuat 
kegembiraan yang gaduh/riuh kepada Tuhan,” – frasa ini muncul tujuh kali di KJV version di PL (Maz 
66:1;81:1;95:1-2; 98:4, 6; 100:1). Ayat ini sering digunakan untuk membela penggunaan music rock yang 
keras di gereja.  
 
Pembelaan untuk penggunaan suara yang memekakkan telinga dalam pelayanan gereja adalah bahwa 
Allah tidak terlalu peduli dengan suara kita, selama kita bersuara riang kepada-Nya. Sejak band-band 
rock dengan peralatan elektronik yang mampu menghasilkan suara dengan kuat, gemuruh keras 
Kebisingan, lalu mereka mengatakan bahwa Tuhan sangat gembira dengan “kebisingan yang 
menyenangkan semacam itu. 
 
Sebelum menguji teks-teks alkitab dimana frasa “Joyful noise” (kegembiraan yang riuh) atau suara yang 
keras” muncul karena salah terjemahan, ini penting untuk mengingat bahwa pada jaman Alkitab tidak 
ada alat elektronik yang keras. Ini berarti bahwa apa yang keras pada masa alkitab dulu, akan sangat 
normal hari ini. Volume music yang dihasilkan oleh suara manusia atau istrumen music tanpa ampli, 
tidak akan meningkatkan jumlah para partisipan dalam bagian ini. 
 
Sepuluh terompet tidak membuat sepuluh kali suara atau volume satu terompet. Dalam bukunya 
psikologi music, Carl Seashore mengatakan, “Penambahan satu atau lebih nada dengan intensitas yang 
sama cenderung meningkatkan intensitas total dalam volume, tetapi hanya sedikit saja. Misalnya, jika 
kita memiliki nada piano 50 desibel dan kita tambahkan ke nada lain dengan intensitas yang sama, 
efek gabungan akan menjadi sekitar 53 desibel. Jika kita menambahkan nada ketiga, intensitas totalnya 
mungkin menjadi 55 desibel. Dengan demikian penambahan intensitas total menurun dengan jumlah 
unit yang digabungkan; dan dalam setiap kasus peningkatannya kecil jika dibandingkan dengan yang asli 
intensitasnya satu elemen. " 
 
Para penyanyi yang ditunjuk Daud untuk bernyanyi dengan instrument (1 Taw 23:5), menghasilkan 
paling banyak volume suara sekitar 70 atau 80 decibels, karena mereka tidak punya ampli pengeras 



suara. Paduan suara dari 12 pria dewasa dengan sedikit instrument string. Tingkat volume tergantung 
jarak antara penyanyi dan jemaat. Tetapi sangat kontras masa kini, hanya 4 orang pemain music rock 
dengan pengeras suara yang keras dengan 130-140 decibel, sama dengan Jet jumbo saat lepas landas. 
 
Suara keras” di zaman Alkitab tidak pernah cukup keras untuk menyakiti orang secara fisik. Hari ini 
kemungkinan disakiti oleh volume yang berlebihan. "Paling dokter THT mengatakan bahwa kita tidak 
boleh mendengarkan skala suara apa pun di atas 90 desibel. Banyak group music rock, apakah itu 
secular maupun Kristen, memainkan pada level 120-125 decibel! 3 
 
Apakah memuji TUhan harus dengan suara keras(Does Loud Noise Praise God)? 
 
Apakah yang ayat alkitab katakan mengenai membuat “kegembiraan yang gaduh? Atau suara keras” 
kepada Tuhan, apakah Tuhan senang dengan suara dan alat music yang berlebihan selama ibadah? 
Tidak demikian tentunya. Kesimpulan ini seringkali diambil dari terjemaahan yang kurang tepat dari 
terjemahan ibrani “Noise/keras.” Dalam bukunya The Rise of Music in the ancient World, Curt Sachs 
menjawab pertanyaan ini: “Bagaiaman orang yahudi kuno bernyanyi? Apakah suara mereka diatas 
mereka? Beberapa pelajar mencoba membuat kita percaya bahwa memang demikian adanya, itu karena 
mereka merujuk kepada beberapa mazmur yang diduga kuat mereka menyanyi dengan suara yang 
keras. Tapi kelihatanya mereka membuat gambaran dari terjemahan dibanding teks aslinya. 
 
Frasa “membuat kegembiraan yang gaduh” ini adalah terjemahan yang kurang tepat dari kata Ibrani 
Ruwa. Tuhan yang dinyatakan dalam Alkitab tidak senang dengan suara yang keras, tapi senang dengan 
melodi yang menyenangkan. Contoh yang baik kita bisa temukan di Ayub 38:7, dimana kata yang sama 
Ruwa digunakan untuk menggambarkan Anak Allah yang “ bersorak-sorai saat penciptaan. Nyanyian 
mahkluk sorga pada waktu penciptaan, bisa hampir dicirikan bukan sebagai “Suara keras” karena 
“kebisingan” diisyaratkan sebagai suara yang tidak dapat di mengerti. 
 
 
Kesalahan terjemahan dari ruwa sebagai "Keriuhan/gaduh" telah ditangkap oleh para penerjemah 
New International Version (NIV), di mana istilah ini secara konsisten diterjemahkan sebagai "bersorak 
untuk sukacita, ”daripada“ membuat kebisingan yang menyenangkan. ”Misalnya, dalam KJV Mazmur 98: 
4 berbunyi:“ Buatlah suara gembira kepada Tuhan, seluruh bumi: membuat suara keras, dan 
bersukacita, dan menyanyikan pujian. ”  
 
Perhatikan terjemahan yang lebih rasional yang ditemukan dalam NIV: “Bersorak-sorailah bagi Tuhan, 
seluruh bumi, penuhi lagu gembira dengan musik ”(Mazmur 98: 4). Ada perbedaan antara 
“Membuat suara keras kepada Tuhan,” dan “bersorak untuk sukacita” atau “menyanyikan lagu yang 
gembira.” Menyanyi dengan penuh sukacita dengan volume penuh suara manusia, bukan membuat 
suara yang gaduh, tetapi sebuah ekspresi pujian yang antusias. 
 
Contoh lain dari penerjemahan yang salah, ditemukan dalam Mazmur 33: 3 yang dalam 
KJV berbunyi: “Nyanyikan baginya lagu baru; bermain dengan terampil dengan suara keras. "Kalimat 
terakhir kontradiktif, karena musik yang dimainkan dengan terampil hampir tidak dapat digambarkan 
sebagai "suara keras." Kita bertanya-tanya mengapa penerjemah KJV tidak menggunakan akal sehat. The 
NIV dengan benar menterjemahkan: “Nyanyikan kepada-Nya lagu baru; bermainlah dengan terampil, 
dan bersorak untuk bersukacita ”(Maz 33: 3).  
 
 



Ada dua rujukan Perjanjian Lama yang menunjukkan bahwa kadang-kadang musik bisa 
merosot menjadi bising/gaduh/riuh. Referensi pertama ditemukan dalam Amos 5:23 di mana Tuhan 
menegur orang-orang Israel yang tidak setia dengan mengatakan: “Jauhkanlah dari pada-Ku keramaian 
nyanyian-nyanyianmu, lagu gambusmu tidak mau Aku dengar. ” 
 
Peringatan serupa ditemukan dalam nubuat Yehezkiel melawan Tirus: “Aku akan mengakhiri keramaian 
nyanyianmu dan suara kecapimu tidak akan kedengaran lagi.” (Yeh 26:13).  
 
Pada kedua teks kata “Noise (ramai/riuh) terjehaman Ibrani adalah hamown, yang mana ada 80 kali di 
PL, dan umumnya diterjemahkan sebagai “Noise” atau “tumult.”  
 
NIV menggunakan kata “Noisy”: “I will put an end to your noisy songs, and the music of your harps will 
be heard no more.” Alasan Tuhan memadang itu sebagai music yang “Noise” adalah karena itu 
dihasilkan oleh orang-orang yang suka melawan, memberontak.  
 
Ada satu contoh dalam Perjanjian Baru di mana kata "noise" digunakan bersama dengan musik yang 
dihasilkan oleh pelayat profesional. Kita membaca dalam Matius 9: 23-24: Ketika Yesus tiba di rumah 
kepala rumah ibadat itu dan melihat peniup-peniup seruling dan orang banyak ribut, berkatalah 
Ia: "Pergilah, karena anak ini tidak mati, tetapi tidur." Tetapi mereka menertawakan Dia.”  
 
Dalam hal ini music dan ratapannya ditandai sebagai “Noise” karena terdiri dari suara-suara yang 
membingungkan atau kacau.  
 
Kata kerja Yunani thorubeo mengacu pada ratapan musik dan kebisingan yang dibuat oleh penyanyi dan 
orang banyak. Kenyataannya bahwa Yesus menandai itu sebagai music “noise” ini menunjukkan bahwa 
Yesus tidak menyukai suara music yang keras salam sebuah pelayanan ibadah.5 
 
Penelaahan terhadap teks-teks yang relevan menunjukkan bahwa Alkitab tidak mengizinkan membuat 
suara riuh kepada Tuhan, atau jenis kebisingan apa pun yang dibuat untuk hal itu. Umat-Umat Tuhan 
diundang untuk menyanyi dengan semangat dan sukacita. Tuhan peduli tentang bagaimana kita 
menyanyi dan bermain music selama pelayanan kebaktian. Tuhan selalu menuntut yang terbaik dari kita 
ketika membuat sebuah  persembahan kepada-Nya. Dia meminta persembahan korban “tanpa cacat 
cela” (Imamat 1:3). Jadi sangat masuk diakal untuk menganggap bahwa Dia mengharapkan kita untuk 
mempersembahkan music yang terbaik.  Tidak ada alasan alkitab untuk kita percaya bahwa membuat  
suara music yang keras atau lirik yang diragukan adalah berkenaan kepada Tuhan.  
 
Tempat dan waktu menyanyi. 
 
Alkitab memerintahkan kita untuk menyanyi, bukan hanya dirumah TUhan, tapi juga diantara orang-
orang yang tidak percaya, di negeri yang jauh, pada waktu penganiayaan dan diantara orang-orang 
kudus. Penulis kitab Ibrani katakan: “ Aku akan memberitakan nama-Mu kepada saudara-saudara-
ku,(Ibrani 2:12). Kidung PL mengingatkan “Nyanyikanlah bagi Tuhan nyanyian baru! Pujilah Dia dalam 
jemaah orang-orang saleh.” (Maz 149:1). Paulus menegaskan, “ Aku akan memuliakan Engkau diantara 
bangsa-bangsa dan menyanyikan mazmur bagi nama-Mu.”(Roma 15:9). Ketika di penjara, paulus dan 
Silas “berdoa dan bernyanyi kepada Tuhan” Kisah 16:25).  
 
Seringkali refrensi untuk memuji Tuhan diantara penyembah berhala atau orang bukan yahudi di (2 Sam 
22:50; Rom 15:9;Maz 108:3), memberi kesan bahwa menyanyi telah dilihat sebagai cara yang efektif 



untuk bersaksi bagi Tuhan kepada orang-orang yang belum percaya. Bagaimanapun, tidak ada indikasi di 
dalam alkitab bahwa orang-orang Yahudi atau orang Kristen mula-mula telah meminjam irama secular 
dan lagu lagu mereka untuk menginjili orang-orang kafir. Sebaliknya kita akan melihat dibawah ini 
bahwa music untuk entertain dan instrument perkusi/tabuh umumnya ada di kuil penyembahan berhala 
dan komunitas mereka, dimana hal ini tidak ada di music perbaktian di bait suci, di sinagog, dan 
pertemuan Kristen mula-mula. Baik Yahudi dan Kristen mula-mula percaya bahwa music secular tidak 
mendapat tempat di rumah perbaktian.  
 
Menyanyi di dalam Alkitab tidak hanya dibatasi kepada pengalaman perbaktian, tapi diperluas secara 
keseluruhan kepada keberadaan seseorang. Orang-orang percaya yang hidup damai dengan Tuhan, 
harus menyanyi secara terus menerus di dalam hati mereka, pemazmur katakan: ‘Aku akan memuji 
Tuhan dengan seluruh hidupku; aku akan menyanyi memuji Tuhan sepanjang umur hidupku” Maz 
146:2;104:33. 
 
Dealam buku Wahyu mereka yang keluar dari kesusahan besar berdiri dihadapan tahta Allah, menyanyi 
dengan suara nyaring sebuah lagu baru: “Keselamatan bagi Allah kami yang duduk diatas tahta dan bagi 
anak Domba!” 
 
Menyanyi memuji Tuhan adalah sebuah pengalaman yang dimulai di dalam hidup sekarang ini dan 
berlanjut di dunia yang akan datang.  
 
Lagu baru di dalam Alkitab.  
 
Sembilan kali alkitab berbicara mengenai menyanyikan “lagu baru.” Frasa ini tujuh kali di dalam PL (Maz 
33:3;40:3;96:1; 144:9; 149:1; Yes 42:10. Dan dua kali di PB (Wah 5:9; 14:2). Ada yang mengatakan 
bahwa music rohani pop kontemporer adalah penggenapan nubuatan alkitab mengenai “lagu baru.” 
Yang lain percaya bahwa orang-orang Kristen dianjurkan untuk menyanyikan lagu baru dan alhasil para 
musisi senantiasa harus menggubah pujian baru untuk gereja.  
 
Lagu lagu baru memang diperlukan untuk memperkaya pengalaman perbaktian di gereja sekarang ini. 
Tetapi  study mengenai “lagu baru” di dalam Alkitab, menyatakan bahwa frasa “new song” bukan 
menunjuk kepada komposisi baru, tapi kepada sebuah pengalaman baru yang membuat kita bisa 
bernyanyi memuji Tuhan dengan pengertian yang baru. Mari kita lihat pertama pada bagian dari PL yang 
dapat menolong kita untuk mendefenisikan arti “New Song.” 
 
Pemazmur katakana: “Ia mengangkat aku dari lobang kebinasaan, dari lumpur rawa; Ia menempatkan 
kakiku di atas bukit batu, menetapkan langkahku, Ia memberikan nyanyian baru dalam mulutku untuk 
memuji Allah kita. Banyak orang akan melihatnya dan menjadi takut, lalu percaya kepada 
TUHAN.(Mazmur 40:2-3 NIV).  
 
Dalam teks ini “Lagu Baru” di defenisikan oleh kalimat keterangan sebagai “Pujian kepada TUhan kita.” 
Apa yang membuat lagu baru, bukan karena lirik baru atau irama baru, tapi pengalaman baru. Ini adalah 
pengalaman dari pembebasan dari lumpur rawa  dan menempatkan diatas bukit batu, itulah alasan 
mengapa Daud menyayikan lagu pujian dengan lama untuk memuji TUhan dengan makna yang baru. 
 
“Lagu baru” dalam alkitab di asosiasikan bukan dengan lirik yang sederhana atau ritme music, tetapi 
dengan pengalaman yang unik pemeliharaan Tuhan. Contohnya, Daud mengatakan: “Ya Allah, aku 
hendak menyanyikan nyanyian baru bagi-Mu, dengan gambus sepuluh tali aku hendak bermazmur bagi-



Mu, Engkau yang memberikan kemenangan kepada raja-raja, dan yang membebaskan Daud, hamba-
Mu! (Maz 144:9-10). Ini adalah pengalaman dibebaskan dan menang itu yang menginspirasi Daud untuk 
menyanyi dengan perasaan syukur dalam lagu pujian. 
 
Konsep yang sama diungkapkan dalam dua refrensi kepada “New Song” di temukan dalam PB (Wahyu 
5:9; 14:2). 24 tua-tua dan keempat mahkluk menyanyikan “Lagu baru” dihadapan tahta Tuhan. Nyanyian 
anak domba “karena Engkau telah disembelih dan dengan darah-Mu Engkau telah membeli mereka bagi 
Allah..” (Wahyu 5:9). 
 
Dalam wahyu 14 di catat nyanyian “Baru dihadapan tahta” (wahyu 14:3). Tidak ada seorangpun yang 
dapat mempelajari nyanyian baru “kecuali mereka” yang telah ditebus dari bumi (wah 14:3) apakah lagu 
baru yang dimaksud? Itu bukan kalimat baru atau melodi baru, tapi pengalaman yang unik sebagai umat 
tebusan yang keluar dari kesusahan besar, itu sebabnya mereka dapat mengungkapkan pujian mereka 
dan syukur kepada Tuhan dimana tidak seorangpun dapat melakukannya. 
 
Kata yunani untuk “new” adalah kainos, artinya baru dari segi kwalitas bukan dalam waktu. Kata yang 
lain untuk kata ‘New” adalah Neos. Neos adalah baru dari segi waktu, sedangkan Kainos baru dari segi 
sifat..6 
 
“New Song” bukan irama baru atau lirik, tapi pengalaman baru. Pengalaman itu hanya akan dialami oleh 
orang yang telah diubahkan oleh rahmat TUhan, merekalah yang dapat menyanyikan lagu baru. Baca kol 
3:16, kol 3:9-10. "Lagu baru" artinya merayakan kemenangan atas hidup yang lama dan lagu - lagu lama, 
sementara pada saat yang sama ia mengucapkan terima kasih atas hidup baru di dalam Kristus yang 
dialami oleh orang-orang percaya.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



BAGIAN KEDUA 

PELAYANAN MUSIK DALAM ALKITAB 
 
Dalam membahas pentingnya musik dalam Alkitab, sejauh ini kami focus kepada  peran bernyanyi dalam 
pengalaman kerohanian secara pribadi. Tidak banyak yang dikatakan tentang pelayanan musik yang 
dilakukan pertama kali di Bait Suci, di sinagoge, dan akhirnya di gereja mula-mula. Penyelidikan singkat 
dalam pelayanan musik selama zaman Alkitab, menawarkan pelajaran penting untuk musik gereja hari 
ini. 

 
(1). Pelayanan music di bait suci 
 
Banyak orang yang terlibat dalam pelayanan music komtemporer, membuat pendekatan yang berbeda 
dengan gaya music di PL untuk “mereka lakukan sendiri.” Mereka percaya musik dihasilkan oleh 
instrument perkusi/tabuh/dram dan diiringi oleh tarian yang umum di pelayanan keagamaan. Akhirnya 
mereka membuat beberapa gaya musik rock dan tarian untuk gereja sekarang ini.  
 
Suatu penelitian yang seksama tentang fungsi musik dalam Perjanjian Lama mengungkapkan sebaliknya. 
Contohnya, di bait suci pemusik adalah rohaniawan yang professional, dimainkan sangat terbatas dan 
pada kesempatan kusus, dan hanya menggunakan beberapa alat music tertentu. Tidak ada 
kemungkinan untuk mengubah pelayanan bait suci ke dalam music festival dimana setiap band yahudi  
bisa memainkan music pop saat itu. Music di kontrol secara ketat. Apa yang benar di bait suci, kemudian 
hari juga benar di sinagoge dan  gereja mula-mula.   Survei ini akan membantu kita untuk melihat bahwa 
dalam musik, seperti di semua bidang kehidupan lainnya, Tuhan tidak memberi kita lisensi untuk 
“melakukan hal-hal yang menurut kita sendiri benar.” 
 
Institusi pelayanan Musik. Transisi dari kehidupan yang tidak pasti atau tetap, hidup berpindah-pindah 
di padang gurun, kepada gaya hidup yang tetap di palestina dibawah monarki, telah memberikan 
kesempatan untuk mengembangkan pelayanan music yang akan memenuhi kebutuhan ibadah jemaat 
dibait suci.  
 
Refrensi music sebelum ini utamanya dengan wanita menyanyi dan menari untuk merayakan peristiwa 
kusus. Miriam memimpin sekelompok wanita bernyanyi dan menari untuk merayakan kekalahan orang 
Mesir (Kel 15:1-21). Para Perempuan juga bermain dan menari atas kemenangan Daud (1 Sam 18:6-7). 
Saudari perempuan Yefta bertemu dengan ayahnya dengan rebana dan menari setelah kembali dari 
peperangan (hakim 11:34). 
 
Dengan Daud mendirikan para pelayan musik professional dari orang Lewi, music dibuat terbatas hanya 
untuk laki-laki. Mengapa wanita di keluarkan dari pelayanan music dibait suci, adalah pertanyaan yang 
telah membingunkan para sarjana. Kami akan mengomentari ini segera. Wanita dapat terus membuat 
music di dalam kehidupan social orang-orang. 
 
Kitab Tawarik menguraikan dengan terperinci bagaimana Daud mengorganiser pelayanan music orang-
orang Lewi. Analisa yang mendalam bagaimana Daud selesai mengorganisir, kita bisa lihat di disertasi 
doctoral John Kleinig, yang telah diterbitkan dengan judul: The Lord’s Song: Dasar, fungsi dan siknifikansi 
music paduan suara di buku tawarik. Untuk tujuan studi kami membatasi diri pada ringkasan singkat dari 
fitur-fitur yang relevan untuk pelayanan musik hari ini. 
 



Menurut buku 1 Tawarik, Daud mengorganiser pelayanan music dalam tiga tahap. Tahap pertama, ia 
memerintahkan kepada keluarga dari suku lewi untuk menunjuk sebuah orchestra dan paduan suara 
untuk mengiringi pengangkutan bahtera kekemahnya di Yerusalem ( 1 Tawarik 15:16-24)  
 
Tahap kedua terjadi setelah bahtera ditempatkan dengan aman di tenda di istananya (2 Chron 8:11).  
Daud mengatur untuk penampilan rutin paduan suara setiap hari pada waktu korban bakaran dengan 
paduan suara di dua tempat yang berbeda (1 Taw 16:4-6, 37-42). Salah satu paduan suara tampil 
dibawah kepemimpinan Asaf sebelum tabut perjanjian di bawa Yerusalem (1 Taw 16:37), yang lain 
dibawah kepemimpinan Heman dan Yedutun di depan  Altar di Gibeon ( 1 taw 16:39-42).  
 
Tahap ketiga, Pada akhir masa pemerintahan Daud ketika raja merencanakan untuk membuat 
pelayanan music yang lebih rumit yang akan dilakukan dibait suci yang akan dibangun oleh Salomo ( 1 
Taw 23:2 – 26:32). Daud mendirikan 4000 kelompok orang lewi sebagai pemain yang potensial ( 1 Taw 
15:16; 23:5). Mereka menyumbang lebih dari sepuluh persen dari 38.000 orang Lewi. “Beberapa jenis 
pemeriksaan mungkin diperlukan untuk proses seleksi, karena kemampuan musik tidak selalu diwarisi. 
”8 
 
Daud sendiri terlibat bersama dengan para pejabatnya di dalam menunjuk 24 para pemimpin yang 
sudah diamati, yang masing-masing memiliki 12 musisi dengan total 288 musisi (1 Taw25:1-7). Pada 
gilirannya bertanggung jawab untuk sisa pemilihan musisi. 
 
Pelayanan para musisi. Untuk memastikan bahwa tidak akan ada kebingungan atau konflik antara 
pelayanan para imam dan pelayanan musik orang-orang Lewi, Daud dengan hati-hati melukiskan posisi, 
pangkat, dan ruang lingkup pelayanan para musisi (1 Chron 23: 25-31).   Pelayanan para pemain music 
berada dibawah para imam (1Taw 23:28). 
 
Sifat dari pelayanan para musisi digambarkan secara grafis: “Mereka akan berdiri setiap pagi, berterima 
kasih dan memuji Tuhan, dan juga pada malam hari, dan setiap kali perwembahan korban bakaran 
dipersembahkan kepada Tuhan pada hari Sabat, bulan-bulan baru dan hari-hari raya, menurut jumlah 
yang diminta dari mereka, secara terus menerus di hadapan Tuhan ”(1 Chron 23: 30-31). 
 
Konteksnya menunjukkan bahwa para musisi berdiri di suatu tempat di depan altar, karena pertunjukan 
musik mereka bertepatan dengan penyajian korban bakaran. Tujuan dari pelayanan mereka adalah 
untuk berterima kasih dan memuji Tuhan. Mereka mengumumkan kehadiran Tuhan kepada umat-Nya 
yang berkumpul (1 Taw. 16: 4), meyakinkan mereka tentang kecenderungan-Nya yang menguntungkan 
terhadap mereka. 
  
Dalam 1 Tawarikh 16: 8-34 kita menemukan himne pujian yang luar biasa yang dinyanyikan oleh paduan 
suara bati suci. “Lagu ini terdiri dari bagian-bagian dari Mazmur 105, 96 dan 106, yang mana dikerjakan 
ulang dan digabungkan untuk menghasilkan teks liturgi yang luar biasa ini. Lagu itu sendiri dimulai dan 
diakhiri dengan panggilan untuk mengucapkan terima kasih. Petisi penutup dan doksologi dilampirkan 
dalam 1 Tawarikh 16: 35-36. 
 
Dengan demikian kami memiliki dalam 1 Tawarikh 16: 8-34 komposisi yang dibuat dengan hati-hati yang 
telah ditempatkan di sana untuk menunjukkan pola dasar ucapan syukur yang mana Daud dirikan untuk 
penampilan para penyanyi di Yerusalem.  
 
 



Pelayanan music yang berhasil.  
 
Pelayanan music di bait suci telah berhasil karena beberap alasan yang juga relevan untuk music gereja 
sekarang ini. Pertama, para musisi orang lewi sudah dewasa dan terlatih secara musik. Kita membaca 
dalam 1 Tawarikh 15:22 bahwa “Kenaniah kepala orang lewi bertanggung jawab atas nyanyian; itu 
adalah tanggung jawabnya karena dia terampil dalam hal itu ”(NIV).   
 
Ia menjadi pengarah musik karena ia telah mencapai prestasi musisi mampu mengajar orang lain. 
Konsep keterampilan musik disebutkan beberapa kali dalam Alkitab (1 Sam 16:18; 1 Chron 25: 7; 2 
Chron 34:12; Ps 137: 5). Paulus juga menyinggung hal itu ketika dia berkata: "Aku akan bernyanyi 
dengan rohku, tetapi aku juga akan bernyanyi dengan pikiranku" (1 Kor 14:15; NIV) 
 
Paduan suara terdiri dari minimal dua belas penyanyi pria dewasa yang melayani antara usia tiga puluh 
dan lima puluh (1 Taw. 23: 3-5) .10  Sumber rabbi melaporkan bahwa pelatihan musik seorang penyanyi 
Lewi membutuhkan persiapan matang setidaknya lima tahun.11 Prinsip alkitab adalah bahwa pemimpin 
musik harus matang dengan pemahaman musik, terutama sekarang ini karena kita hidup dalam 
masyarakat yang berpendidikan tinggi. 
 
Kedua, pelayanan musik di Bait Suci berhasil karena para musisi dipersiapkan secara rohani. Mereka 
juga ditahbiskan untuk melayani seperti para Imam. Daud mengatakan kepada para pemimpin music 
orang Lewi, “Sucikan dirimu sendiri, kamu dan saudaramu..jadi para Imam dan orang lewi menguduskan 
diri mereka sendiri, 1 Taw 15:12, 14. Para musisi Lewi diberi kepercayaan suci untuk melayani terus di 
hadapan Tuhan (1 Chron 16:37). 
 
Ketiga, para pemusik suku lewi mereka bekerja penuh waktu. 1 Taw 9:33 mengatakan, “Dan inilah para 
penyanyi, kepala-kepala puak orang Lewi, yang diam di bilik-bilik dan bebas dari pekerjaan lain, sebab 
siang dan malam mereka sibuk dengan pekerjaannya. Rupanya persiapan suku lewi cukup besar, “Lalu 
Daud meninggalkan di sana di hadapan tabut perjanjian TUHAN itu Asaf dan saudara-saudara sepuaknya 
untuk tetap melayani di hadapan tabut itu seperti yang patut dilakukan setiap hari; (1 Taw 16:37). 
Pelajaran alkitabnya  adalah bahwa pelayanan musik harus mau bekerja dengan tekun dalam 
mempersiapkan kebutuhan musik untuk pelayanan ibadah.  
 
Terakhir, para musisi orang Lewi bukan artis yang  diundang bernyanyi untuk menghibur orang-orang di 
bait suci. Mereka adalah pelayan music. “ Inilah orang-orang yang ditugaskan oleh Daud memimpin 
nyanyian di rumah TUHAN sejak tabut itu mendapat tempat perhentian. Di hadapan Kemah Suci, yakni 
Kemah Pertemuan, mereka melayani sebagai penyanyi sampai Salomo mendirikan rumah TUHAN di 
Yerusalem. Mereka melakukan tugas jabatannya sesuai dengan peraturannya. (1 Taw 6:31-32).  
 
Pelayanan music orang Lewi didefenisikan dengan baik dalam 1 Taw 16:4, “Juga diangkatnya dari orang 
Lewi itu beberapa orang sebagai pelayan di hadapan tabut TUHAN untuk memasyhurkan TUHAN, Allah 
Israel dan menyanyikan syukur dan puji-pujian bagi-Nya. Tiga kata kerja yang digunakan dalam ayat ini 
 “Untuk memasyurkan Tuhan, mengucapkan terima kasih, dan untuk memuji,” menunjukkan bahwa 
pelayanan musik adalah bagian penting dari pengalaman ibadah umat Tuhan.  
 
Indikasi tentang pentingnya pelayanan musik dapat dilihat pada fakta bahwa para musisi Lewi dibayar 
dari perpuluhan yang diberikan untuk mendukung tugas keimamatan (Bil 18: 24-26; Neh 12: 44-47; 13: 
5, 10-12).  
 



Prinsip alkitabnya  adalah bahwa pekerjaan seorang pelayan musik seharusnya bukan "pekerja kasih," 
tetapi sebuah pelayanan yang didukung oleh pemasukan persepuluhan dari gereja. Masuk akal bahwa 
jika orang awam sukarelawan untuk membantu dalam program musik gereja, layanan semacam itu tidak 
perlu dibayar. 
 
Menyimpulkan, pelayanan musik di Bait Suci dilakukan oleh orang-orang Lewi yang berpengalaman dan 
matang yang dilatih dalam hal musik, dipersiapkan secara rohani, didukung secara finansial, dan 
melayani  secara pastoral.  
 
Seperti yang dikemukakan Kenneth Osbeck: “Untuk melayani musik dalam Perjanjian Lama adalah hak 
istimewa yang besar dan layanan yang paling bertanggung jawab. Ini masih berlaku untuk pelayanan 
musik gereja hari ini. Oleh karena itu, prinsip-prinsip ini yang ditetapkan oleh Allah untuk imamat orang 
Lewi harus dicatat sebagai pedoman yang sah bagi para pemimpin musik di gereja Perjanjian Baru 
sekarang ini.12 
 
Paduan suara Lewi dan ritual Korban  
 
Kitab Tawarikh menyajikan pelayanan musik orang-orang Lewi sebagai bagian dari penyajian 
persembahan sehari-hari di Bait Suci. Ritual terdiri dari dua bagian. Pertama datang ritual darah yang 
dulu dirancang untuk menebus dosa orang-orang melalui pemindahan darah korban ke Tempat Kudus (2 
Chron 29: 21-24). pelayanan ini menciptakan kemurnian ritual diperlukan untuk penerimaan Allah atas 
umat-Nya dan manifestasi berkat-Nya atas sidang. Selama ritual ini tidak ada lagu yang dinyanyikan. 
 
Setelah ritus penebusan selesai, korban bakaran disajikan di atas altar. Ritual ini mengisyaratkan 
penerimaan Allah atas umat-Nya dan manifestasi kehadiran-Nya. John Kleinig menjelaskan bahwa 
“Sewaktu pengorbanan dibakar di atas mezbah, sangkakala  mengumumkan kehadiran Tuhan, 
menyerukan jemaat  untuk sujud di hadapan-Nya, dan nyanyian Tuhan dinyanyikan oleh para pemusik 
[2 Chron 29 : 25-30] 
 
Dengan demikian pelayanan paduan suara datang setelah upacara penebusan telah selesai. Para musisi 
memproklamasikan nama Tuhan selama presentasi pengorbanan, sehingga dia akan datang kepada 
umat-Nya dan memberkati mereka, seperti yang dijanjikanNya dalam Keluaran 20:24 dan ditunjukkan 
dalam 2 Tawarikh 7: 1-3.13 
 
Fungsi musik selama ritual pengorbanan bukanlah membayangi atau mengganti pengorbanan itu 
sendiri, tetapi untuk meminta keterlibatan jemaat pada saat tertentu selama pelayanan. Dengan kata 
lain, orang-orang Israel tidak pergi ke Bait Suci untuk mendengar kelompok-kelompok suku Lewi tampil 
dalam konser suci. Sebaliknya, mereka pergi ke Bait suci untuk menyaksikan dan mengalami penebusan 
Tuhan atas dosa-dosa mereka. Musik yang menyertai kurban penebusan mengundang mereka untuk 
menerima dan merayakan kemurahan Tuhan yang telah menyediakan keselamatan. 
 
Pada saat ketika banyak orang Kristen memilih gereja sesuai dengan gaya pemujaan musik yang mereka 
inginkan, kita perlu mengingat bahwa di dalam Alkitab musik tidak pernah berakhir pada dirinya sendiri. 
Di Bait Suci musik disajikan untuk meningkatkan pelayanan pengorbanan dengan mendaftarkan 
partisipasi jemaat pada saat-saat tertentu. Di sinagoga dan gereja mula-mula, musik memperkuat 
pengajaran dan proklamasi Firman Tuhan. Ini berarti bahwa untuk menjadi saksi Alkitab yang benar, 
musik gereja kita harus mendukung pengajaran dan pemberitaan Firman Tuhan. 
 



 
Alat-Alat Musik di Bait Suci.  
 
Daud melembagakan tidak hanya waktu, tempat, dan kata-kata untuk penampilan paduan suara lewi, 
tetapi ia juga "membuat" instrument musik yang akan digunakan untuk pelayanan mereka (1 Chron 23: 
5; 2 Chron 7: 6). Inilah mengapa mereka disebut “alat-alat Daud” (2 Chron 29: 26-27). 
 
Untuk sangkakala yang telah Tuhan tetapkan melalui Musa, Daud menambahkan simbal, kecapi, dan 
Harpa (1 Chron 15:16; 16: 5-6). Pentingnya kombinasi ini sebagai yang ditahbiskan secara ilahi, 
ditunjukkan oleh fakta bahwa hal itu dihormati selama berabad-abad sampai penghancuran Bait Suci. 
Misalnya, pada tahun 715 SM, raja Hizkia “menempatkan orang Lewi di rumah Tuhan dengan simbal, 
kecapi, dan kecapi, sesuai dengan perintah Daud dan Gad, pelihat raja dan nabi Natan; karena perintah 
itu berasal dari Tuhan melalui para nabi-Nya ”(2 Chron 29:25). 
 
Sangkakala dimainkan oleh para imam dan jumlah mereka sekitar dua dalam ibadah harian (1 Chron 16: 
6; Num 10: 2), hingga tujuh atau lebih pada acara-acara khusus (1 Chron 15:24; Neh 12: 33-35; 2 Taw 
5:12). Dalam ibadah di Bait Allah, sangkakala memberi isyarat untuk jemaat sujud selama presentasi 
korban bakaran. dan penampilan pelayanan paduan suara (2 Chron 29: 27-28)… Sementara para musisi 
Lewi menghadap altar, peniup trumpet berdiri menghadap mereka di depan altar (2 Chron 5:12; 7: 6). 
”14 Pengaturan ini menggarisbawahi tanggung jawab para pemain terompet untuk memberikan isyarat 
agar jemaat bersujud dan agar paduan suara menyanyi. 
 
Simbal terdiri dari dua pelat logam dengan pelek refleks sekitar 10-15 inci lebar. Ketika disatukan secara 
vertikal, mereka menghasilkan suara berdenting dan berdering. Beberapa berargumen bahwa cymbal 
memiliki ritme sama seperti music rock sekarang ini, mereka mengatakan alkitab tidak melarang 
instrument perkusi dan music rock di gereja sekarang ini. 
 
Argumen seperti itu mengabaikan, apa yang sudah dijelaskan oleh Kleinig, bahwa “simbal tidak 
digunakan oleh precantor untuk memimpin pujian dengan mengalahkan ritme dari lagu, tetapi lebih 
untuk mengumumkan awal dari lagu atau bait dalam lagu. 
 
Karena mereka digunakan untuk memperkenalkan lagu, mereka dipegang oleh kepala paduan suara 
pada kesempatan biasa (1 Chron 16: 5) atau oleh tiga kepala guild pada kesempatan yang luar biasa (1 
Chron 15:19)…bilamana trompet dan cymbal dimainkan bersama untuk mengumumkan permulaan lagu, 
kedua yang memainkan itu disebut “suara” dalam 1 Chronicles 16:42.15 
 
Dalam bukunya, Jewish Music in the Historical Development, A. Z. Idelsohn mencatat bahwa dalam 
pemujaan Bait Suci hanya satu pasang simbal digunakan dan itu oleh pemimpin itu sendiri. "Instrumen 
perkusi dikurangi menjadi satu simbal, yang mana tidak digunakan dalam musik yang sebenarnya, tetapi 
hanya untuk menandai jeda dan waktu istirahat." 16 
 
Istilah "Selah" yang muncul di beberapa Mazmur untuk menandai akhir sebuah bait, disitulah  simbal 
dipukul. Kelompok ketiga alat musik adalah dua instrumen senar, lyres dan harpa, yang disebut 
"instrumen lagu" (2 Chron 5:13)  Sebagaimana ditunjukkan oleh nama deskriptif mereka, fungsi mereka 
adalah untuk mengiringi nyanyian pujian dan ucapan syukur kepada Tuhan (1 Chron 23: 5; 2 Chron 
5:13). Para musisi yang memainkan harpa dan lyres itu sendiri akan menyanyikan lagu itu untuk iringan 
mereka sendiri (1 Chron 9:33; 15:16, 19, 27; 2 Chron 5: 12-13; 20:21). 
 



Dalam bukunya The Music of the Bible in Christian Perspective, Garen Wolf menjelaskan bahwa 
“Instrumen string digunakan secara ekstensif untuk menyertai nyanyian oleh karena itu mereka tidak 
akan menutupi suara atau 'Firman Yehuwa' yang sedang dinyanyikan.” 17 Perhatian yang besar adalah 
diambil untuk memastikan bahwa pujian vokal dari paduan suara Lewi tidak akan dibayangi oleh suara 
instrumen. 
 
Pembatasan pada Alat Musik.  
 
Beberapa ahli berpendapat bahwa instrumen seperti drum, rebel (yang merupakan tamborin), seruling, 
dan pengunyah disimpan keluar dari Bait Suci karena mereka terkait dengan ibadah dan budaya kafir, 
atau karena mereka biasanya dimainkan oleh wanita untuk hiburan Ini bisa menjadi diskusi, tetapi ini 
hanya menunjukkan bahwa ada perbedaan antara musik sakral yang dimainkan di dalamnya Bait Allah, 
dan musik sekuler yang dimainkan di luar. 
 
Tuhan membatasi alat musik yang sesuai untuk ibadah, melarang sejumlah instrumen yang diizinkan di 
luar Bait Suci untuk perayaan nasional dan kesenangan sosial. Alasannya bukan karena instrumen 
perkusi tertentu jahat. 
 
Suara yang dihasilkan oleh alat musik apa pun bersifat netral seperti huruf abjad. Sebaliknya, alasannya 
adalah bahwa instrumen ini umumnya digunakan untuk memproduksi jenis hiburan musik yang tidak 
pantas untuk beribadah di Rumah Tuhan. Dengan melarang instrumen dan gaya musik, seperti menari, 
berhubungan dengan hiburan sekuler, Tuhan mengajarkan umat-Nya penyembahan di Bait Suci sifatnya 
sakral.  
 
Pembatasan penggunaan instrumen dimaksudkan untuk menjadi aturan yang mengikat bagi generasi 
mendatang karena ketika Raja Hizkia menghidupkan kembali pemujaan Bait Suci pada 715 SM, dia 
dengan cermat mengikuti instruksi yang diberikan oleh David. Kita membaca bahwa raja “menempatkan 
orang Lewi di rumah Tuhan dengan simbal, harpa, dan kecapi, sesuai dengan perintah Daud. . . karena 
perintah itu berasal dari Tuhan melalui para nabi-Nya ”(2 Chron 29:25).  
 
Dua setengah abad kemudian ketika Bait Suci dibangun kembali di bawah Ezra dan Nehemia, 
pembatasan yang sama diterapkan lagi. Tidak ada instrumen perkusi yang diizinkan untuk menemani 
paduan suara Lewi atau bermain sebagai orkestra di Bait Suci (Ezra 3:10; Neh 12:27, 36). Ini menegaskan 
bahwa aturan itu jelas dan mengikat selama berabad-abad. Nyanyian dan musik instrumental dari bait 
suci itu berbeda dari yang digunakan dalam kehidupan sosial masyarakat. 
 
Pelajaran dari music bait suci. 
 
Pelajaran apa yang bisa kita pelajari dari musik Bait Suci? Pelajaran pertama diajarkan kepada kita 
dengan tidak adanya alat musik perkusi dan band-band menari dalam musik Bait Suci. Fakta ini 
menunjukkan, sebagaimana dicatat sebelumnya, itu perbedaan harus dibuat antara musik sekuler yang 
digunakan untuk hiburan sosial dan musik sakral yang dilakukan untuk kebaktian di Rumah Tuhan. 
 
Tidak ada "Rock Band Yahudi" di bait suci untuk menghibur orang-orang dengan musik berirama keras, 
karena Bait Suci adalah tempat ibadah dan bukan hiburan. Instrumen perkusi seperti drum, rebana, 
timbrels atau tabrets, yang biasanya digunakan untuk membuat musik hiburan, tidak ada dalam musik 
bait suci. Hanya simbal yang digunakan, tetapi dengan cara yang terbatas. Mereka menandai akhir dari 
sebuah bait dan berhentinya nyanyian. 



Pelajaran bagi kita hari ini adalah nyata. Musik Gereja harus berbeda dari musik sekuler, karena gereja, 
seperti Bait suci kuno, adalah Rumah Tuhan tempat kita berkumpul menyembah Tuhan, dan bukan 
untuk hiburan. Instrumen perkusi yang merangsang orang secara fisik melalui ketukan keras dan tanpa 
henti, tidak pantas untuk musik gereja hari ini sebgaiamana halnya music di bait suci dari Israel kuno. 
 
Pelajaran kedua dari musik di bait suci adalah bahwa alat musik yang digunakan untuk mengiringi 
paduan suara atau nyanyian jemaat, tidak boleh menutupi suara jemaat. Seperti instrumen senar yang 
digunakan di bait suci, alat musik yang digunakan di gereja hari ini harus mendukung nyanyian. Ini 
berarti, misalnya, bahwa seorang organis tidak boleh menenggelamkan suara jemaat.  
 
Pada banyak kesempatan saya telah berada di gereja-gereja yang dilengkapi dengan kekuatan organ-
organ elektronik yang dimainkan begitu keras sehingga suara jemaat tidak bisa tidak diperlihatkan. 
Dalam kasus seperti itu organis perlu belajar prinsip alkitabiah bahwa fungsi musik organ adalah untuk 
mendukung nyanyian jemaat, dan tidak menutupinya. Prinsip ini berlaku tidak hanya untuk organ, tetapi 
untuk instrumen atau orkestra lain yang menyertai paduan suara atau jemaat bernyanyi. 
 
Beberapa orang akan berpendapat bahwa jika kita mengikuti contoh Bait Suci, maka kita perlu 
menghilangkan di dalam gereja alat-alat seperti piano, organ, karena mereka bukan instrumen senar. 
Masalah dengan argumen semacam itu adalah kegagalan membedakan antara prinsip alkitabiah dan 
penerapan kulturalnya. 
 
Prinsip alkitabiah adalah musik instrumental yang menyertai nyanyian, seharusnya membantu respons 
vokal kepada Tuhan dan tidak menenggelamkannya. Di zaman Alkitab ini adalah yang terbaik dicapai 
dengan menggunakan instrumen string. Perhatikan bahwa terompet dan simbal digunakan di Bait Suci, 
tetapi tidak untuk menemani paduan suara Lewi. Tidak ada yang salah dengan instrumen ini. Mereka 
tidak terlihat cocok untuk mengiringi nyanyian, mungkin karena mereka tidak berbaur dengan suara 
manusia, selain menggantikannya. 
 
Hal lain yang perlu diperhatikan adalah instrumen seperti organ atau piano tidak dikenal di zaman 
Alkitab. Seandainya kita mengecualikan dari kehidupan kita sekarang ini semua apa yang tidak secara 
eksplisit disebutkan oleh Alkitab, maka kita tidak boleh makan pizza, pai apel, atau es krim, karena 
mereka tidak disebutkan dalam Alkitab. 
 
Prinsip alkitabiah yang penting untuk diingat adalah bahwa di Rumah Tuhan, musik, instrumental dan 
vokal, harus menghormati dan mencerminkan kesucian tempat ibadah. Ketika instrumen digunakan 
untuk menyertai nyanyian, mereka harus mendukung suara manusia, tanpa menggantikannya. 
 
(2). Pelayanan music di sinagog 
Fungsi musik di sinagoga berbeda dari yang ada di Bait Suci, terutama karena kedua institusi memiliki 
tujuan yang berbeda. Bait suci adalah tempat utama di mana pengorbanan ditawarkan atas nama 
seluruh bangsa dan orang-orang percaya. Sinagoga, di sisi lain, muncul kemungkinan selama 
pengasingan di Babel sebagai tempat di mana sembahyang ditawarkan dan Kitab Suci dibaca dan 
diajarkan. Saat di sana hanya satu Kuil untuk seluruh bangsa, menurut Talmud ada 394 sinagog di 
Yerusalem sendirian di zaman Yesus. 
 
Perbedaan Antara Bait Suci dan Sinagoga.  
Perbedaan fungsi antara Bait Suci dan sinagoge tercermin dalam peran yang berbeda yang dimainkan 
oleh musik di kedua institusi ini. Sementara musik dari Bait Suci itu terutama vokal, dengan instrumen 



senar yang membantu nyanyian, musik sinagoga secara eksklusif vokal, tanpa instrumen apa pun. Satu-
satunya pengecualian adalah syofar — ram-horn itu berfungsi sebagai alat sinyal. 
 
Di Bait Suci pelayanan musik berada di tangan para musisi profesional. Musik paduan suara mereka 
adalah aksesori untuk ritual pengorbanan. Kita dapat mengatakan bahwa musik itu “Sacrifice-centered.” 
Partisipasi jemaat terbatas pada tanggapan afirmatif sebagai “Amin,” atau “Haleluya.” Sebaliknya, di 
sinagog semua layanan, termasuk musik, berada di tangan orang awam dan musik mereka, sebagaimana 
Curt Sachs menyebutnya, "logenik," 18 yaitu, "word-Centeres.” 
 
Ada sedikit bukti yang menunjukkan bahwa alat musik pernah digunakan di sinagoga. Kita tahu pasti 
bahwa setelah penghancuran Bait Suci A. D. 70, satu-satunya instrumen yang digunakan di sinagoge 
adalah shofar. Alasannya, seperti Eric Werner menjelaskan, adalah "sebagian karena permusuhan orang-
orang Farisi terhadap musik instrumental, dan sebagian lagi karena kesedihan mendalam untuk Bait Suci 
dan tanah, dan hilangnya fungsi-fungsi Lewi, termasuk penyediaan musik untuk tempat kudus.  
 
Pengecualian instrumen dari ibadah Yahudi tetap berlaku umumnya selama berabad-abad; hanya 
karena hilangnya kekuasaan politik oleh para rabi dalam Emansipasi abad kesembilan belas, apakah 
musik instrumental sekali lagi muncul di sinagoge (liberal), dan pengecualian masih tetap berlaku di 
mana, seperti di Israel modern, para rabi ortodoks mempertahankan beberapa.19 
 
Ketidak jelasan music dan pidato. 
 
Perbedaan antara musik dan pidato umum menjadi kabur di sinagoga, karena ibadah yang berpusat 
pada Firman (word Center) kembali bermigrasi antara pidato dan lagu.  Ketidakjelasan musik di sinagoge 
disebabkan oleh fakta bahwa banyak dari pelayanan itu terdiri dari doa dan membaca Kitab Suci, yang 
sering mengambil bentuk nyanyian, yang dikenal sebagai "cantillation. 
 
“Konsep bahwa seluruh Perjanjian Lama pada awalnya dimaksudkan untuk dilantunkan (dinyanyikan) 
adalah konsep baru bagi para pemusik dan pendeta gereja, tetapi ini adalah fakta yang sudah lama ada 
di antara para sarjana musik Alkitab. Alasan mengapa ini merupakan rahasia yang terjaga dengan baik 
adalah bahwa kita cenderung mengabaikan apa yang tidak kita pahami.20 
 
“Intonasi atau cantillations, yang disebutkan sejauh abad pertama, dimasukkan ke dalam sistem mode 
atau formula, satu untuk masing-masing buku dari Alkitab yang dimaksudkan untuk dibaca secara 
terbuka...sedikit yang diketahui mengenai kapan masa transisi dari mendeklamasikan kepada musical 
reading pertama kali dibuktikan, kecuali bahwa mazmur di nyanyikan di ibadah bait suci. Idelsohon dan 
Werner percaya bahwa melantunkan Kitab Suci, dalam satu bentuk atau lainnya, kembali mungkin 
sejauh Ezra (abad kelima SM), dan bahwa kompleksitas dan organisasi akhirnya adalah hasil dari 
kristalisasi ratusan tahun.21 
 
Salah satu penemuan mengejutkan beberapa tahun terakhir adalah bahwa aksen Alkitabiah dari Teks 
Ibrani Masoretik adalah notasi musik. Ini memungkinkan bagi Suzanne HaikVantoura untuk menguraikan 
musik kuno Alkitab, yang ditemukan terdiri dari tujuh nada diatonis, sangat mirip dengan skala diatonik 
modern kita. 
 
 
 
 



Relevansi Musik Sinagog untuk Hari Ini.  
 
Pelajaran apa yang bisa kita pelajari dari pelayanan musik di sinagoga? Apakah kita dituntut untuk 
melantunkan Kitab Suci hari ini seperti yang dilakukan orang Yahudi secara historis di sinagoga? Tidak, 
tidak ada di dalam Alkitab yang memerintahkan kita untuk melantunkan Kitab Suci. Ini tidak 
mengesampingkan kemungkinan untuk mempelajari Kitab Suci dengan menggunakan “lagu-Kitab Suci” 
dan “Nyanyian Mazmur.” Kenyataannya, usaha yang besar telah dilakukan akhir-akhir ini untuk 
mengatur sejumlah besar Mazmur dan bagian Alkitab. 
 
Pelajaran paling mencolok yang dapat kita pelajari dari musik sinagoga adalah bahwa musik gereja harus 
“berpusat pada Firman.” Kita telah melihat bahwa pelayanan musik di sinagoge sebagian besar 
merupakan pelayanan Firman. Orang-orang Yahudi berkumpul bersama di sinagoga dalam suasana yang 
agak informal untuk berdoa, membaca dan menyanyikan Kitab Suci. Bagi mereka musik bukanlah tujuan 
akhir, tetapi sarana untuk memuji Tuhan dengan mengucapkan Firman-Nya dan dengan demikian 
belajar kehendakNya yang diwahyukan. 
 
Pada saat sebagian besar CCM kekurangan konten Alkitab, dan pelukis nyanyian Kristen melunakkan 
perhatian orang-orang terhadap kemampuan menyanyi mereka, bukannya pada ajaran Firman Tuhan, 
adalah baik untuk mengingat bahwa musik sinagoga, yang Yesus nyanyikan sendiri, adalah "berpusat 
pada Firman" - itu dirancang untuk mengajar dan memberitakan kebenaran-kebenaran besar dari Kitab 
Suci. 
 
Pertanyaan yang perlu kita tanyakan adalah: Apakah musik gereja kita membantu kita untuk mendengar 
Firman Tuhan dengan jelas? Ingat bahwa “iman datang dari mendengarkan pesan, dan pesan didengar 
melalui firman Kristus ”(Rom 10:17; NIV). Musik gereja harus membantu kita mendengar Firman Tuhan 
melalui suara, karakter komposisi, dan liriknya. 
 
3. Pelayanan music di Perjanjian baru. 
Berbicara tentang pelayanan musik dalam Perjanjian Baru mungkin benar-benar tidak pada tempatnya. 
Pertama, karena Perjanjian Baru diam tentang setiap jenis "musik" di gereja. Kedua, karena di luar kitab 
Wahyu, di mana musik adalah bagian dari drama eskatologis yang kaya, hanya ada selusin perikop yang 
merujuk pada musik. 
 
Namun, tidak satu pun dari bagian-bagian musik itu memberi kita gambaran yang jelas tentang peran 
yang dimainkan musik dalam kebaktian gereja selama masa Perjanjian Baru. Ini tidak mengherankan, 
karena orang percaya Perjanjian Baru tidak melihat pertemuan ibadah mereka sebagai sesuatu yang 
banyak berbeda dari sinagoga. Keduanya dilakukan dalam suasana informal, dengan orang awam yang 
memimpin dalam doa, membaca, menyanyi dan menasehati. Itu berarti Perjanjian Baru merujuk pada 
persekutuan ibadah, mencerminkan sebagian besar ibadah ibadah di sinagoge, sebagaimana yang telah 
ditetapkan oleh para sarjana.23 Dasar perbedaan antara keduanya adalah messianic proclamation, yang 
hadir dalam ibadah Kristen tetapi tidak ada dalam sinagoga. 
 
Dari dua belas referensi musik dalam Perjanjian Baru, lima di antaranya merujuknya secara metaforis 
(Mat 6: 2; 11:17; Lukas 7:32; 1 Cor 13: 1; 14: 7-8) dan akibatnya mereka tidak relevan dengan apa yang 
kami teliti.   
Tujuh sisanya melepaskan cahaya penting, terutama ketika mereka terlihat dalam konteks yang lebih 
luas dari ibadah sinagoge, yang dikenal dan dipraktikkan oleh orang Kristen. 
 



Empat referensi untuk musik ditemukan dalam Injil. Dua menyebutkan musik instrumental dan menari 
bersamaan dengan perkabungan atas kematian seorang gadis (Mat 9:23) dan perayaan atas kembalinya 
Anak yang Hilang (Lukas 15:25). Dua bacaan bersifat paralel dan menyebutkan Kristus menyanyikan lagu 
pujian bersama para murid-Nya di akhir Yang Terakhir Perjamuan (Matt 26:30; Markus 14:26). 
Kemungkinan besar ini adalah bagian kedua dari Hallel Yahudi yang dinyanyikan saat selesainya 
perjamuan Paskah. Itu terdiri dari Mazmur 113 hingga 118. 
Satu teks mengacu pada Paulus dan Silas bernyanyi saat di penjara (Kis. 16:25). Kita tidak memiliki cara 
untuk mengetahui apakah mereka menyanyikan mazmur atau nyanyian pujian Kristen yang baru 
disusun. Contoh-contoh di atas memberi tahu kita bahwa musik disertai berbagai kegiatan dalam 
kehidupan sosial dan agama orang-orang, tetapi mereka tidak memberitahu kita tentang peran musik di 
gereja. 
 
Petunjuk Mengenai Musik.  
 
Beberapa petunjuk mengenai musik gereja ditemukan dalam Surat-Surat. Yakobus menyatakan bahwa 
jika seseorang ceria "Biarkan dia menyanyikan pujian" (Yakobus 5:13). Implikasinya adalah bahwa 
nyanyian harus muncul dari hati yang ceria. 
Agaknya nyanyian pujian terjadi bukan hanya secara pribadi di rumah, tetapi juga secara terbuka di 
gereja. Teks-teks lain menunjukkan bahwa nyanyian pujian adalah ciri dari 
Pelayanan gereja. 
 
Informasi yang lebih spesifik datang kepada kita dari Paulus yang memberi kita beberapa wawasan 
tentang peran musik dalam kebaktian Perjanjian Baru. Dalam konteks nasihatnya mengenai manifestasi 
ekstase di gereja Korintus, Paulus meminta a keseimbangan dalam pembuatan musik dengan 
mendorong agar nyanyian dilakukan dengan pikiran serta roh: "Aku akan bernyanyi dengan roh dan aku 
akan bernyanyi dengan pikiran juga" (1 Kor 14:15). Tampaknya beberapa dinyanyikan dengan luar biasa 
tanpa melibatkan pikiran mereka. Nyanyian yang tidak beralasan itu seperti ucapan yang tidak masuk 
akal. Keduanya mencemarkan nama baik Tuhan, karena, seperti yang dikatakan Paulus: “Allah bukanlah 
Allah yang kebingungan tetapi damai” (1Kor. 14:33). 
 
Peringatan Paulus untuk bernyanyi dengan pikiran atau dengan pemahaman, relevan bagi kita saat ini, 
ketika nyanyian yang dilakukan di beberapa gereja karismatik terdiri dari ledakan emosi teriakan 
gembira yang tidak bisa dipahami siapa pun. Nyanyian kita harus dengan pemahaman karena Tuhan 
mengharapkan dari makhluk-makhluk cerdasnya “penyembahan yang rasional” (Rom 12: 2 — logike, 
yaitu, “logis” dalam bahasa Yunani). 
 
Tujuan bernyanyi seharusnya untuk peningkatan rohani dan bukan untuk rangsangan fisik. Paulus 
mengatakan, ”Sewaktu Anda berkumpul bersama, masing-masing memiliki nyanyian rohani, pelajaran, 
wahyu, lidah, atau penafsiran. Biarlah segala sesuatu dikerjakan untuk membangun ”(1 Kor 14:26). 
Naskah ini menunjukkan bahwa kebaktian gereja agak walau tidak resmi seperti di sinagoga. Masing-
masing menyumbangkan sesuatu untuk pengalaman ibadah. 
Beberapa anggota menyumbangkan nyanyian pujian dalam pelayanan. Kemungkinan besar nyanyian 
pujian adalah nyanyian pujian baru yang ditujukan kepada Kristus. Para sarjana Alkitab telah 
mengidentifikasi beberapa himne yang berpusat pada Kristus dalam Perjanjian Baru. Poin penting untuk 
diamati di sini adalah 
bahwa nyanyian, seperti semua bagian dari kebaktian gereja, adalah untuk meneguhkan sidang. Prinsip 
alkitabiah adalah bahwa musik gereja harus berkontribusi pada pengembangan spiritual dari orang 
percaya. 



 
Mazmur, Nyanyian Rohani, dan Lagu-Lagu Rohani (Psalms, Hymns, and Spiritual Songs). Dua teks 
Paulus yang tersisa (Ef 5:19; Kol 3:16) adalah yang paling informatif tentang musik dalam Perjanjian 
Baru. Paulus mendorong jemaat Efesus untuk “dipenuhi dengan Roh, berbicara satu sama lain dalam 
mazmur dan pujian dan nyanyian rohani, nyanyikan dan buat melodi bagi Tuhan dengan segenap hatimu 
”(Efesus 5: 18-19). Dengan nada yang sama, rasul itu menegur orang-orang Kolose yang mengatakan, 
”Biarlah firman Allah tinggal di dalam Anda dengan berlimpah, ajarilah dan saling mengingatkan dalam 
semua kebijaksanaan, dan nyanyikan mazmur serta pujian dan nyanyian rohani dengan ucapan syukur di 
dalam hati Anda kepada Allah” (Kolonel 3:16) 
 
Kedua bacaan memberikan indikasi paling awal tentang bagaimana gereja apostolik dibedakan antara 
berbagai tupes lagu: "mazmur dan nyanyian rohani dan lagu-lagu rohani." Sulit untuk menarik 
perbedaan yang sulit dan cepat antara istilah-istilah ini. Kebanyakan sarjana setuju bahwa ketiga istilah 
itu secara bebas merujuk pada berbagai bentuk komposisi musik yang digunakan dalam kebaktian. 
 
Mazmur kemungkinan besar adalah Perjanjian Lama, meskipun mungkin ada beberapa tambahan 
Kristen. Nyanyian Pujian (Hymn) adalah (spiritual song) nyanyian pujian baru yang ditujukan kepada 
Kristus. Ada beberapa bukti untuk spesimen dari himne-himne yang berpusat pada Kristus ini Perjanjian 
Baru itu sendiri (Ef 5:14; 1 Tim 3:16; Fil 2: 6-11; Kol 1: 15-20; Ibr 1: 3). Lagu-lagu Rohani mungkin 
menunjuk pada nyanyian pujian spontan dimana Roh yang mengilhami ditempatkan di bibir para 
penyembah yang terpesona (1 Kor 14:15). 
 
frasa “berbicara satu sama lain dalam mazmur dan pujian (hymn) dan nyanyian rohani,” menunjukkan 
bahwa nyanyian itu bersifat interaktif. Agaknya beberapa nyanyian bersifat responsoria, dengan jemaat 
menanggapi pemimpin lagu. Nyanyiannya harus dilakukan dengan “terima kasih” dan “dengan segenap 
hatimu.” Melalui orang-orang Kristen yang bernyanyi mereka mengungkapkan rasa terima kasih mereka 
yang sepenuh hati “kepada Tuhan,” untuk penyediaan-Nya yang luar biasa atas keselamatan.  
 
Himne-himne yang berpusat pada Kristus. Ketika berada di sinagog, nyanyian itu “dipusatkan pada 
Firman”, yang dirancang untuk memuji Allah dengan mengucapkan Firman-Nya, di gereja Perjanjian 
Baru nyanyian itu “berpusat pada Kristus,” yang dirancang untuk memuji jasa penebusan Kristus. 
 
Contoh yang baik dari nyanyian pujian “yang berpusatkan pada Kristus” ditemukan dalam 1 Timotius 
3:16, yang terdiri dari sebuah kalimat pengantar (“Dan sesungguhnya agunglah rahasia ibadah kita”), 
yang diikuti oleh enam baris: 
 
Dia, yang telah menyatakan diri-Nya dalam rupa manusia 
dibenarkan dalam Roh; yang menampakkan diri-Nya kepada malaikat-malaikat,  
diberitakan di antara bangsa-bangsa yang tidak mengenal Allah 
yang dipercayai di dalam dunia, diangkat dalam kemuliaan 
 
Sebagaimana yang dijelaskan Ralph Martin, “Dengan serangkaian bait-bait antitetik di mana baris kedua 
melengkapi pemikiran baris pertama, pesan Injil. . . ditetapkan. Ini memperlakukan dua perintah di 
dunia, yang ilahi dan manusiawi; dan menunjukkan bagaimana Kristus telah mempertemukan dua 
lingkup oleh kedatangan-Nya dari kemuliaan kehadiran Bapa ke dunia ini ('diungkapkan dalam daging': 
lih. Yoh 1:14; Rom 8: 3) dan dengan mengangkat umat manusia kembali lagi ke alam suci. Jadi surga dan 
bumi bergabung, dan Allah dan manusia berdamai. 
 



Perayaan penebusan Kristus adalah tema dasar dari nyanyian-nyanyian Perjanjian Baru lainnya (Flp 2: 6-
8; Kol 1: 15-20; Ibr 1: 3), khususnya dalam kitab Wahyu. Kami telah mencatat di bab sebelumnya bahwa 
paduan suara malaikat di sekitar Singgasana Allah, menyanyikan sebuah lagu baru yang mengatakan: 
“Layaklah engkau untuk mengambil gulungan itu dan membuka segelnya, karena engkau telah dibunuh 
dan dengan darahMu, orang-orang yang meminta tebusan untuk Allah, dari setiap suku dan lidah dan 
manusia dan bangsa, dan telah menjadikan mereka kerajaan para imam bagi Allah kita ”(Wahyu 5: 9). 
Nyanyian “Christcentered” yang dilakukan oleh gereja di bumi, mencerminkan nyanyian “Lamb-
centered” yang dilakukan oleh makhluk hidup di surga. 
 
Seorang Saksi Pagan.  
 
Salah satu bukti yang paling jelas tentang nyanyian “yang berpusat pada Kristus” oleh gereja mula-mula, 
ditemukan dalam korespondensi pribadi antara Gubernur Romawi Pliny dan Kaisar Trajan. Dalam 
sebuah surat yang ditulis dalam A. D. 112, Pliny melaporkan kepada kaisar bahwa dia menyiksa 
beberapa diakon Kristen muda untuk mencari tahu kejahatan apa yang mungkin dilakukan oleh orang 
Kristen dalam pertemuan agama mereka. 
 
Yang mengejutkan, Pliny menemukan bahwa “Jumlah total kesalahan mereka tidak lebih dari ini. 
Mereka telah bertemu secara teratur sebelum fajar pada hari yang tetap untuk melantunkan  ayat-ayat 
secara bergantian di antara mereka sendiri untuk menghormati Kristus seolah-olah kepada dewa, dan 
juga untuk mengikat diri dengan sumpah, bukan untuk tujuan kriminal, tetapi untuk menjauhkan diri 
dari pencurian, perampokan dan perzinahan, untuk tidak melakukan pelanggaran kepercayaan dan tidak 
menyangkal pinjaman saat dipanggil untuk mengembalikannya. "25 
 
Sungguh suatu kesaksian pagan yang mengilhami tentang ibadat Kristen mula-mula? Orang-orang 
Kristen menjadi terkenal karena bernyanyi untuk "Kristus seolah-olah kepada dewa," dan untuk 
mengikat diri mereka untuk mengikuti Teladannya dalam gaya hidup mereka yang murni dan jujur. Jelas 
bahwa tema utama dari lagu mereka adalah Kristus. Mereka bersaksi bagi Tuhan dengan bernyanyi 
tentang Dia dan menghidupkan kesalehan untuk kehormatan-Nya. 
 
Saksi dari nyanyian Perjanjian Baru relevan bagi kita dewasa ini. Apakah nyanyian kita saat ini "berpusat 
pada Kristus" seperti yang ada di gereja rasuli? Apakah musik gereja kita memuji Juruselamat untuk 
kuasa penebusannya dimasa yang lalu, sekarang, dan masa yang akan datang? Apakah musik gereja kita 
memberikan penghargaan yang lebih besar untuk kasih dan penebusan Kristus? 
 
Jika Anda tergoda untuk mendengarkan musik rock, tanyakan pada diri Anda: Apakah  irama, beat, dan 
lirik musik ini, menolong  saya untuk menghargai kemurnian, keagungan, dan kekudusan Kristus? 
Apakah itu memperbesar karakter-Nya? Apakah itu memiliki kata-kata yang tepat, nada murni, dan 
melodi yang indah? Musik tentang Kristus harus seperti Kristus, mencerminkan kemurnian dan 
keindahan karakter-Nya. 
 
Tidak ada music instrumental di gereja mula-mula. 
 
Tidak ada refrensi di dalam PB terhadap music yang sudah dibahas diatas, membuat referensi untuk alat 
musik yang digunakan oleh orang Kristen Perjanjian Baru untuk menyertai nyanyian. Alasannya 
sepertinya begitu 
Orang-orang Kristen mengikuti tradisi sinagoga dalam melarang penggunaan alat-alat musik dalam 
pelayanan gereja mereka karena di asosiasi dengan kekafiran. 



 
Tidak diragukan Paulus memahami bahwa musik dapat menjadi sumber yang efektif untuk membantu 
gereja memenuhi tugas yang luar biasa dari penginjilan orang-orang bukan Yahudi. Dia tahu apa yang 
akan terjadi Ketika bekerja menarik orang. Orang-orang Yahudi menghendaki tanda dan orang-orang 
Yunani mencari hikmat (1 kor 1:22). Namun dia memilih untuk tidak menggunakan idiom non Yahudi 
atau Yahudi untuk memberitakan Injil.  
 
Mengapa? Karena dia ingin menjangkau orang, bukan dengan memberi mereka apa yang mereka 
inginkan, tetapi dengan memproklamasikan kepada mereka apa yang mereka butuhkan. “tetapi kami 
memberitakan Kristus yang disalibkan: untuk orang-orang Yahudi suatu batu sandungan dan untuk 
orang-orang bukan Yahudi suatu kebodohan, tetapi untuk mereka yang dipanggil, baik orang Yahudi, 
maupun orang bukan Yahudi, Kristus adalah kekuatan Allah dan hikmat Allah. (1 kor 1:23-24). 
 
Kecaman keras terhadap alat musik, terkadang meski hanya  harpa dan kecapi, ada dalam tulisan-tulisan 
sejumlah penulis Kristen mula-mula. Dalam disertasinya tentang Aspek Musik dari Perjanjian Baru, 
William Smith menyimpulkan surveinya tentang sikap kritis para pemimpin gereja terhadap penggunaan 
alat musik, dengan mencantumkan beberapa alasan. Tiga alasan pertama yang diberikan adalah:  
 

(A) Paling penting dari semua, tampaknya instrumen yang diasosiasikan dengan penyembahan 
mengkultuskan kekafiran. 

(B) Instrument yang dikerjakan sebagai teater dan sirkus 
(C) Sensualitas musik instrumental dan efek estetiknya. 

 
Bertentangan dengan filosofi saat ini bahwa musik rock dapat diadopsi dan diadaptasi untuk mencapai 
masyarakat sekuler, orang Kristen mula-mula menjauhkan diri, tidak hanya dari lagu sekuler, tetapi juga 
dari alat musik yang digunakan untuk hiburan sekuler dan penyembahan kepada pagan.  Dalam bukunya 
The Sacred Bridge, Eric Werner menyimpulkan penelitiannya tentang musik di gereja mula-mula ia  
mengatakan: “Hingga abad ketiga, sumber-sumber Kristen mencerminkan sikap yang hampir sama 
terhadap musik Helenistik sebagai Yudaisme kontemporer. Ketidakpercayaan yang sama dari pengiring 
instrumental dalam upacara keagamaan, horor seruling, tympanon, [drum], dan cymbal yang sama, 
aksesori dari misteri orgiastik ada di sini dibuktikan. ”27 
 
Gereja mula-mula memahami kebenaran mendasar yang mengadopsi musik pagan, dan instrumen yang 
digunakan untuk memproduksinya, akhirnya bisa merusak pekabaran Kristen, identitas, dan kesaksian, 
selain menggoda orang untuk kembali ke gaya hidup kekafiran mereka.  
 
Akhirnya inilah yang terjadi. Mulai dari abad keempat ketika agama Kristen menjadi agama kekaisaran, 
gereja berusaha untuk menjangkau orang-orang kafir dengan mengadopsi beberapa dari praktik 
mereka, termasuk musik mereka. Hasilnya adalah sekularisasi secara bertahap masuk kedalam 
Kekristenan, dan sebuah proses yang masih berlanjut sampai sekarang. Sejarahnya sangat jelas disini. 
Untuk menginjili orang dengan menggunakan corak sekuler mereka, pada akhirnya menghasilkan 
sekularisasi dalam gereja itu sendiri. 
 
 
 
 
 
 



 
BAGIAN KETIGA 

MENARI DI DALAM ALKITAB 
 

Ada pendapat yang saling bertentangan tentang tari dan penggunaannya dalam kebaktian ibadah Israel 
kuno. Secara historis gereja Masehi Advent Hari Ketujuh telah mempertahankan bahwa Alkitab tidak 
melarang menari, terutama dalam konteks ibadah. Namun, dalam beberapa tahun terakhir, pertanyaan 
itu telah dikaji ulang terutama oleh para pemimpin pemuda Advent yang mengklaim telah menemukan 
persetujuan alkitabiah untuk menari. 
 
Haruskah kita menari? 
 
Contoh yang baik dari tren baru ini adalah simposium Shall We Dance? Menemukan kembali standar 
yang berpusat pada Kristus. Penelitian ini dihasilkan oleh dua puluh penyumbang sebagai bagian dari 
apa yang disebut “Studi Valuegenesis.” Studi ini adalah proyek yang penuh ambisi yang pernah 
dilakukan oleh gereja Advent untuk menentukan seberapa baik gereja mentransmisikan nilai-nilainya 
kepada generasi baru. 
 
Beberapa bab dari Shall We Dance? dikhususkan untuk pemeriksaan ulang Pandangan Alkitab tentang 
menari. Kesimpulannya secara ringkas dinyatakan oleh Bill Knott, salah satu kontributornya. Dia menulis: 
“Prinsip 1: Tarian adalah bagian dari ibadat ilahi. Ketika kita mempelajari Kitab Suci kita menemukan 
bahwa apa yang dikatakannya tentang tarian dan menari bukan hanya tidak mengutuk, tetapi dalam 
beberapa kasus secara positif bersifat menentukan: ‘Pujilah Dia dengan tiupan sangkakala, pujilah Dia 
dengan gambus dan kecapi! Pujilah Dia dengan rebana dan tari-tarian, pujilah Dia dengan permainan 
kecapi dan seruling! (Mazmur 150: 3-4).28 
 
Knott  mengatakan bahwa “Setengah jam dengan konkordansi yang baik meninggalkan kesan yang 
melekat bahwa ada lebih banyak perspektif Alkitabiah tentang tari daripada sebelumnya ketika melihat 
dari penglihata orang advent. Dari sekitar 27 referensi untuk menari (tarian, menari, menari, menari) 
dalam Kitab Suci, hanya empat muncul dalam konteks yang jelas negatif, dan bahkan referensi ini tidak 
menjelaskan tarian sebagai objek ketidaksenangan Tuhan.29 
 
Knott menyimpulkan studinya dengan menyajikan tantangan mengejutkan ini kepada gereja Advent: 
“Sama menantangnya dengan pengertian kita tentang kehormatan dan sopan santun, nampak jelas 
bahwa orang Advent harus memberikan pemikiran dan pembelajaran baru kepada pencantuman tarian 
sebagai bagian dari pemujaan kepada Tuhan, setidaknya di komunitas tertentu dan pada acara-acara 
khusus. ”30 
 
Tiga Cacatan utama. Setelah menghabiskan waktu, bukan "setengah jam," tetapi beberapa hari 
memeriksa data alkitabiah yang relevan dengan tarian, saya menemukan kesimpulan Knott tidak 
terbukti dan tantangannya tidak perlu. Maka supaya jelas, saya akan menanggapi posisi Knott bahwa 
"tarian adalah komponen penyembahan ilahi" dalam Alkitab dengan mengirimkan apa yang dalam 
pandangan saya adalah tiga kelemahan utama dari metodologinya.  
 
 
 



(1) Kegagalan untuk membuktikan bahwa menari memang merupakan komponen ibadah ilahi di bait 
suci, sinagoge, dan gereja mula-mula. 
(2) Kegagalan untuk mengenali bahwa dari 28 referensi tarian atau menari dalam Perjanjian Lama, 
hanya empat yang merujuk tanpa perselisihan ke tarian keagamaan, dan tidak ada yang mengacu pada 
ibadah di Rumah Tuhan. 
(3) Kegagalan untuk memeriksa mengapa wanita, yang melakukan sebagian besar tarian, dikeluarkan 
dari pelayanan musik Bait Suci, sinagoga, dan gereja mula-mula. 
 
Tidak ada Tarian dalam Ibadat di bait suci, Sinagoga, dan Gereja mula-mula.  
 
Jika benar bahwa "tarian adalah komponen penyembahan ilahi" dalam Alkitab, mengapa tidak ada 
jejak tarian oleh pria atau wanita dalam kebaktian di Bait Suci, atau sinagog, atau gereja mula-mula? 
Apakah umat Allah di zaman Alkitab mengabaikan “komponen ibadah ilahi” yang penting ini? 
 
Kami mencatat bahwa instruksi yang jelas diberikan mengenai pelayanan musik bait suci. Paduan suara 
Levitical didampingi hanya dengan instrumen senar (harpa dan kecapi). Instrumen perkusi seperti drum 
dan tamborin, yang biasanya digunakan untuk membuat musik dansa, jelas dilarang. Apa yang benar 
untuk Bait Suci, juga berlaku untuk sinagoga dan kemudian untuk gereja mula-mula. Tidak ada tarian 
atau musik hiburan pernah diizinkan di Rumah Tuhan. 
 
Garen Wolf menyimpulkan analisis ekstensifnya tentang "Tarian dalam Alkitab" dengan mengatakan: 
"Pertama, menari sebagai bagian dari ibadat Bait Suci tidak dapat dilacak baik di Bait Suci pertama atau 
kedua. Kedua, dari 107 kali kata-kata ini digunakan dalam Alkitab [Ibrani kata-kata yang diterjemahkan 
sebagai "tarian"], hanya empat kali dapat dianggap merujuk pada tarian agama. Ketiga, tidak satu pun 
dari referensi-referensi ini terhadap tari keagamaan bersatu dengan pemujaan umum yang teratur dari 
orang-orang Ibrani. 
 
Penting untuk dicatat bahwa Daud, yang dianggap oleh banyak orang sebagai contoh utama tarian 
religius dalam Alkitab, tidak pernah menginstruksikan orang Lewi mengenai kapan dan bagaimana 
menari di Bait Suci. Seandainya Daud percaya bahwa menari harus menjadi komponen penyembahan 
ilahi, tidak diragukan lagi dia akan memberikan instruksi mengenai hal itu kepada musisi Lewi yang ia 
pilih untuk tampil di bait suci. 
 
Bagaimanapun Daud adalah pendiri dari pelayanan music di bait suci. Kami telah melihat bahwa dia 
memberikan instruksi yang jelas kepada 4000 musisi Lewi mengenai kapan harus bernyanyi dan 
instrumen apa yang digunakan untuk menemani paduan suara mereka. Ini lebih menggambarkan kita 
bahwa Daud membedakan antara musik sakral yang dilakukan di Rumah Tuhan dan musik sekuler yang 
dimainkan di luar bait suci untuk hiburan. 
 
Perbedaan penting harus dibuat antara musik religi yang dimainkan untuk hiburan dalam latar sosial dan 
musik sakral yang dilakukan untuk pemujaan di Bait Suci. Kita tidak boleh lupa bahwa seluruh kehidupan 
orang Israel berorientasi pada agama. Hiburan mereka diberikan, bukan dengan konser atau bermain di 
teater atau sirkus, tetapi oleh perayaan acara-acara keagamaan atau festival, sering melalui tarian 
rakyat oleh perempuan atau laki-laki, tetapi sebagai kelompok yang terpisah. 
 
Tidak ada tarian berorientasi romantis atau sensual oleh pasangan yang pernah terjadi di Israel kuno. 
Tarian tahunan terbesar terjadi, seperti yang akan kita lihat, bersamaan dengan panen Pesta Pondok 
Daun, ketika para imam menghibur orang-orang dengan melakukan tarian akrobatik yang luar biasa 



sepanjang malam. Apa artinya ini adalah bahwa mereka yang memohon referensi Alkitab untuk menari 
untuk membenarkan tarian romantis modern di dalam atau di luar gereja, mengabaikan perbedaan 
besar di antara keduanya. Poin ini menjadi lebih jelas ketika kami mensurvei referensi untuk menari. 
 
Referensi untuk Menari.  
Bertentangan dengan asumsi yang berlaku, hanya 4 dari 28 referensi untuk tari merujuk tanpa 
perselisihan ke tarian keagamaan, tetapi tidak ada yang berhubungan dengan ibadah umum yang 
dilakukan di Rumah Tuhan. Untuk menghindari membebani pembaca dengan analisis teknis tentang 
penggunaan ekstensif dari enam kata Ibrani yang diterjemahkan "menari," Saya hanya akan 
menyampaikan kiasan singkat kepada masing-masing dari mereka. 
 
Kata Ibrani chagag diterjemahkan sekali sebagai “tarian” dalam 1 Samuel 30:16 bersamaan dengan 
“minum dan menari” dari orang Amalek. Jelas bahwa ini bukan tarian agama. 
 
Kata Ibrani chuwl diterjemahkan dua kali sebagai "tarian" dalam Hakim-Hakim 21:21, 23, dengan 
mengacu pada putri Shiloh yang pergi keluar untuk menari di kebun-kebun anggur dan diambil sebagai 
istri oleh orang-orang Benyamin secara mengejutkan. Sekali lagi tidak ada keraguan bahwa dalam 
konteks ini kata ini mengacu pada tarian sekuler yang dilakukan oleh wanita supaya tidak dicurigai. 
 
Kata Ibrani karar diterjemahkan dua kali sebagai “tarian” dalam 2 Samuel 6:14 dan 16 di mana ia 
menyatakan, “Dan Daud menari di hadapan Tuhan dengan sekuat tenaga. . . Mikhal, putri Saul, melihat 
ke luar jendela, dan melihat Raja Daud melompat dan menari di hadapan Tuhan. ”Lebih banyak lagi akan 
dikatakan tentang pentingnya tarian Daud di bawah ini. Dalam konteks ini sudah cukup untuk dicatat 
bahwa “ayat-ayat ini mengacu pada jenis tarian religius di luar konteks ibadah Bait Suci. Kata karar 
hanya digunakan dalam Kitab Suci dalam dua ayat ini, dan tidak pernah digunakan bersama dengan 
pemujaan Bait Suci. 
 
Kata bahasa Ibrani machowal diterjemahkan enam kali sebagai tarian. Mazmur 30:11 menggunakan 
istilah puitis: “Engkau telah mengubah bagi saya ratapan saya menjadi menari.” Yeremia 31: 4 
berbicara tentang “perawan-perawan Israel” yang “akan tampil dalam tarian para pembuat pujangga.” 
Pikiran yang sama diungkapkan dalam ayat 13. Dalam kedua contoh referensi itu adalah tarian rakyat 
yang dilakukan oleh perempuan. 
 
“Pujilah Dia dengan Tarian.” Ada dua contoh penting di mana machowal diterjemahkan sebagai “tarian” 
dalam Mazmur 149: 3 dan 150: 4. Kedua teks ini paling penting karena dalam pandangan banyak orang 
mereka memberikan dukungan alkitabiah terkuat untuk menari sebagai bagian dari ibadah gereja. 
Pengamatan yang dekat pada teks-teks ini menunjukkan bahwa asumsi populer ini didasarkan pada 
pembacaan yang dangkal dan penafsiran yang tidak akurat terhadap teks-teks. 
Secara linguistik, istilah "tarian" dalam dua ayat ini paling diperdebatkan. Beberapa ahli percaya bahwa 
machowl berasal dari chuwl, yang berarti "membuat pembukaan" 33 — kemungkinan kiasan untuk 
instrumen "seruling". Sebenarnya ini adalah bacaan pinggir yang diberikan oleh KJV. Mazmur 149: 3 
menyatakan: “Biarlah mereka memuji namanya dalam tarian” [atau “dengan seruling,” KJV margin]. 
Mazmur 150: 4 berbunyi: "Pujilah dia dengan rebana dan tarian" [atau "seruling," margin KJV]. 
 
Secara kontekstual, machowl tampaknya menjadikan referensi untuk alat musik, karena dalam Mazmur 
149: 3 dan 150: 4, istilah ini muncul dalam konteks daftar instrumen yang digunakan untuk memuji 
Tuhan. Dalam Mazmur 150, daftar itu mencakup delapan instrumen berikut: terompet, gambus, kecapi, 
rebel, senar, organ, simbal, clashing simbal (KJV). Karena Pemazmur mendaftar semua instrumen yang 



mungkin digunakan untuk memuji Tuhan, masuk akal untuk mengasumsikan bahwa machowal juga 
merupakan alat musik, apa pun sifatnya. 
 
Pertimbangan penting lainnya adalah bahasa kiasan dari dua mazmur ini, yang hampir tidak 
memungkinkan menafsirkan tarian secara harfiah di Rumah Tuhan. Sebagai contoh, Mazmur 149: 5 
mendorong orang untuk memuji Tuhan di atas “dipan.” Dalam ayat 6 pujian harus dilakukan dengan 
“pedang bermata dua di tangan.” Dalam ayat 7 dan 8 Tuhan harus dipuji karena menghukum kafir 
dengan pedang, mengikat raja dalam rantai dan menempatkan bangsawan di belenggu. Jelaslah bahwa 
bahasa itu bersifat kiasan karena sulit untuk percaya bahwa Tuhan akan mengharapkan orang-orang 
untuk memuji Dia dengan berdiri atau melompat di sofa atau sambil mengayunkan pedang bermata 
dua. 
 
Hal yang sama juga berlaku untuk Mazmur 150 yang berbicara tentang memuji Allah secara sangat tinggi 
secara figuratif. Pemazmur memanggil seluruh ciptaan untuk memuji Tuhan dengan setiap alat musik 
yang dapat dibayangkan: orang-orang, "cakrawala perkasa" dan "segala sesuatu yang bernafas. 
 
Mazmur ini masuk akal hanya jika kita menggunakan bahasa untuk menjadi sangat figuratif. Tujuannya 
bukan untuk menyediakan katalog instrumen yang akan digunakan untuk musik gereja, atau untuk 
memberikan izin menari bagi Tuhan di gereja. Sebaliknya, tujuannya adalah untuk mengundang apa pun 
yang bernafas atau membuat suara untuk memuji Tuhan. Untuk menafsirkan mazmur sebagai lisensi 
untuk menari atau bermain drum di gereja, berarti salah menafsirkan maksud dari Mazmur dan 
bertentangan dengan peraturan yang diberikan oleh Daud tentang penggunaan instrumen di Rumah 
Tuhan. 
 
Tarian  Perayaan.  
Kata Ibrani mechowlah diterjemahkan tujuh kali sebagai “tarian.” Dalam lima dari tujuh contoh tarian ini 
oleh perempuan yang merayakan kemenangan militer (1 Sam 18: 6; 21:11; 29: 5; Jud 11:34; Ex 15:20). 
Miriam dan para wanita menari untuk merayakan kemenangan atas tentara Mesir (Kel 15:20). Anak 
perempuan Yefta menari untuk merayakan kemenangan ayahnya atas orang Ammon (Jud 11:34). 
Wanita menari untuk merayakan Pembantaian orang Filistin oleh Daud (1 Sam 18: 6; 21:11: 29: 5). 
 
Dalam dua contoh yang tersisa mechowlah digunakan untuk menggambarkan tarian telanjang orang 
Israel di sekitar anak lembu emas (Kel 32:19) dan tarian putri-putri Shiloh di kebun-kebun anggur (Jud 
21:21). Tidak satu pun dari contoh-contoh ini tarian adalah bagian dari kebaktian. Tari Miriam dapat 
dipandang sebagai agama, tetapi begitu juga tarian yang dilakukan bersamaan dengan festival tahunan.  
 
Namun, tidak satu pun dari tarian-tarian ini dilihat sebagai “komponen dari layanan ilahi.” Mereka 
adalah perayaan sosial dari peristiwa-peristiwa keagamaan. Hal yang sama terjadi saat ini di negara-
negara Katolik di mana orang merayakan hari suci tahunan dengan mengorganisir karnaval. 
Kata Ibrani raquad diterjemahkan empat kali sebagai “tarian” (1 Chron 15:29; Ayb 21:11; Is 13:21; Ecc 3: 
4).  
 
Setelah itu mengacu pada "tarian anak-anak" (Ayub 21:11). Yang lain untuk “satyr dancing” (Yes 13:21), 
yang bisa merujuk pada seekor kambing atau kiasan. Contoh ketiga adalah referensi puitis “pada waktu 
untuk menari” (Pengkhotbah 3: 4), disebutkan sebaliknya “pada suatu waktu untuk berkabung.” 
Referensi keempat adalah contoh klasik dari “Raja Daud menari dan bersukaria” ( 1 Kor 15:29). 
Mengingat signifikansi keagamaan yang melekat pada tarian Daud, pertimbangan khusus akan diberikan 
kepadanya segera. 



Tarian dalam Perjanjian Baru.  
 
Dua kata Yunani diterjemahkan sebagai "tarian" dalam Perjanjian Baru. Yang pertama adalah 
orcheomai, yang diterjemahkan empat kali sebagai “menari” dengan mengacu pada tarian putri 
Herodias (Matt 14: 6; Mark 6:22) dan anak-anak menari (Mat 11:17; Luke 7:32). Kata orcheomai berarti 
menari dengan gerakan seperti biasa atau biasa dan tidak pernah digunakan untuk merujuk pada tarian 
agama dalam Alkitab. 
 
Kata Yunani kedua yang diterjemahkan sebagai "tarian" adalah choros. Itu hanya digunakan sekali dalam 
Lukas 15:25 dengan mengacu pada kembalinya anak yang hilang. Kami diberitahu bahwa ketika putra 
sulung mendekati rumah "dia mendengar musik dan menari." Terjemahan "menari" adalah 
diperdebatkan karena paduan suara Yunani hanya terjadi sekali dalam perikop ini dan digunakan dalam 
literatur ekstra-alkitabiah dengan arti “paduan suara,” “kelompok penyanyi.” 34 Bagaimanapun juga ini 
adalah reuni keluarga yang bersifat sekuler dan tidak merujuk menari religius. 
 
Kesimpulan yang muncul dari survei di atas dari 28 referensi untuk menari, adalah bahwa tarian dalam 
Alkitab pada dasarnya adalah perayaan sosial dari peristiwa khusus, seperti kemenangan militer, festival 
agama, atau reuni keluarga. Tarian ini kebanyakan dilakukan oleh wanita dan anak-anak. Tarian yang 
disebutkan dalam Alkitab entah prosesional, melingkari, atau gembira. 
 
Tidak ada indikasi dalam Alkitab bahwa pria dan wanita pernah menari bersama secara romantis sebagai 
pasangan. Metode menari modern oleh pasangan tidak dikenal di zaman Alkitab. Seperti yang diamati 
oleh H. Wolf, “Meskipun modus menari tidak diketahui secara detail, itu benar jelas bahwa pria dan 
wanita umumnya tidak menari bersama, dan tidak ada bukti nyata bahwa mereka pernah 
melakukannya. ”35 Selain itu, bertentangan dengan anggapan populer, menari dalam Alkitab tidak 
pernah dilakukan sebagai bagian dari ibadat ilahi di bait suci, sinagoga, atau gereja mula-mula. 
 
Daud menari dihadapan Tuhan. 
 
Kisah Daud menari “di hadapan Tuhan dengan segenap kekuatannya” (2 Sam 6:14) sambil memimpin 
prosesi yang membawa bahtera kembali ke Yerusalem, dipandang oleh banyak orang sebagai sanksi 
alkitabiah yang paling menarik dari tarian keagamaan dalam konteks pelayanan kepada Tuhan. Dalam 
bukunya “Menari ke Tuhan,” Timotius Gillespie, Pemimpin Pemuda Advent Hari Ketujuh, menulis: “Kita 
bisa menari kepada Tuhan seperti Daud, mencerminkan ledakan kegembiraan untuk kemuliaan Allah; 
atau kita dapat secara introspektif mengubah kegairahan itu ke dalam, merefleksikan diri kita sendiri 
dan keinginan kita sendiri.   
 
Implikasi dari pernyataan ini adalah bahwa jika kita tidak menari seperti Daud kepada Tuhan, kita 
menekan kegembiraan kita dan mengungkapkan keegoisan kita. Inikah kisah taria Daud yang diajarkan 
kepada kita? Mari kita lihat lebih dekat. 
 
Untuk mengatakan tarian Daud setidaknya sebelum prosesi tabut perjanjian menimbulkan masalah 
serius. 
Di tempat pertama, Daud “menyematkan dirinya dengan efodata berjajar” (2 Sam 6:14) seperti seorang 
imam dan ”mempersembahkan korban bakaran dan korban keselamatan di hadapan Tuhan” (2 Sam 
6:17). 
 



Perhatikan bahwa efod adalah rompi linen tanpa lengan untuk dikenakan hanya oleh para imam sebagai 
lambang kantor suci mereka (1 Sam 2:28). Mengapa Daud memilih untuk menukar jubah kerajaannya 
dengan jubah seorang imam?  
 
Ellen White menunjukkan bahwa Daud mengungkapkan roh kerendahan hati dengan mengesampingkan 
jubah rajanya dan melantik “diri sendiri dengan efod linen polos.” 37 Ini adalah penjelasan yang masuk 
akal. 
Masalahnya adalah bahwa di mana pun Alkitab tidak menyarankan bahwa efod dapat secara sah 
dikenakan oleh seseorang yang bukan imam. Hal yang sama berlaku ketika  untuk mempersembahkan 
korban. 
Hanya para imam Lewi yang  diasing untuk mempersembahkan kurban (Bil 1:50). Dengan 
mempersembahkan korban dengan pakaian seperti seorang imam, Daud mengambil alih peran sebagai 
imam selain statusnya sebagai raja. Tindakan semacam ini tidak dapat dengan mudah dipertahankan 
secara alkitabiah. 
 
Perilaku Daud.  
 
Yang lebih problematik adalah cara Daud menari. Ellen White mengatakan bahwa Daud menari “dalam 
sukacita yang penuh hormat di hadapan Tuhan.” 38 Tidak diragukan lagi ini benar dari segi waktu. Tetapi 
tampaknya bahwa selama tarian Daud mungkin telah menjadi begitu bersemangat sehingga ia 
kehilangan kain pinggangnya, karena Michal, istrinya, menegurnya, mengatakan: "Betapa raja orang 
Israel, yang menelanjangi dirinya pada hari ini di depan mata budak-budak perempuan para hambanya, 
merasa dirinya terhormat pada hari ini, seperti orang hina dengan tidak malu-malu menelanjangi 
dirinya!" 
 
Daud tidak membantah tuduhan seperti itu atau meminta maaf apa yang dia lakukan. Sebaliknya, ia 
berpendapat bahwa ia melakukannya “di hadapan Tuhan” (1 Sam 6:21), dan bahwa ia siap untuk 
bertindak “bahkan lebih hina” (1 Sam 6:22). Jawaban semacam itu hampir tidak mengungkapkan aspek 
positif dari karakter Daud.  
 
Mungkin alasan Daud tidak terganggu dengan telanjang selama menari, adalah karena hal semacam ini 
tidak biasa. Kita diberitahu bahwa Saul juga dalam tarian yang luar biasa “menanggalkan pakaiannya, 
dan dia juga bernubuat di hadapan Samuel, dan berbaring telanjang sepanjang hari itu dan sepanjang 
malam itu” (1 Sam 19:24; lih. 10: 5-7, 10 -11). 
 
Ini adalah fakta yang diketahui bahwa pada saat festival tahunan, tarian khusus diselenggarakan di mana 
para imam dan bangsawan akan melakukan aksi akrobatik untuk menghibur orang-orang. 
 
Tidak bagaimanapun,tidak disebutkan,  imam menelanjangi diri. Tarian yang paling terkenal dilakukan 
pada hari terakhir Pesta Pondok Daun, dan itu dikenal sebagai "Tarian dari Festival Menggambar Air." 
 
Talmud menawarkan deskripsi warna-warni dari tarian Menggambar Air yang dilakukan di tempat yang 
dikenal sebagai istana kaum wanita di bait suci: “laki-laki dan laki-laki yang saleh  menari bersama 
dengan obor di tangan mereka, menyanyikan lagu-lagu sukacita dan pujian, dan orang-orang Lewi 
membuat musik dengan kecapi, harpa, simbal, sangkakala, dan banyak lagi lainnya. instrumen. Selama 
perayaan ini, Rabbi Simeon ben Gamaliel dikatakan telah menyulap delapan obor, dan kemudian telah 
berbalik menjadi jungkir balik. ”39 
 



Tarian yang dilakukan oleh pria atau wanita di zaman Alkitab dalam konteks acara keagamaan, adalah 
bentuk hiburan sosial, dan bukan bagian dari ibadah. Mereka bisa dibandingkan dengan perayaan 
karnaval tahunan yang terjadi hari ini di banyak negara Katolik. Misalnya, selama tiga hari sebelum 
Prapaskah, di negara-negara seperti Brasil, orang-orang menyelenggarakan perayaan karnaval yang luar 
biasa dengan jenis tarian yang penuh warna dan terkadang liar. Tidak ada Katolik yang menganggap 
tarian seperti itu sebagai bagian dari ibadah mereka. 
 
Hal yang sama berlaku untuk berbagai jenis tarian yang disebutkan dalam Alkitab. Mereka adalah acara 
sosial dengan nada religius. Pria dan wanita menari bukan sebagai pasangan, tetapi secara terpisah 
dalam tarian prosesional atau melingkari. Mengingat orientasi agama Masyarakat Yahudi, jenis tarian 
rakyat seperti itu sering dicirikan sebagai "tarian religius." Namun, tidak ada indikasi dalam Alkitab 
bahwa setiap bentuk tarian pernah dikaitkan dengan kebaktian di Rumah Tuhan. Kenyataannya, seperti 
yang akan kita lihat sekarang, para wanita dikeluarkan dari pelayanan musik Bait Suci, tampaknya karena 
musik mereka dikaitkan dengan tarian dan hiburan. 
 
Perempuan dan Musik dalam Alkitab.  
 
Mengapa para wanita dikeluarkan dari pelayanan musik Bait Suci terlebih dahulu, dan dari sinagoga dan 
gereja mula-mula kemudian? Ada banyak referensi alkitabiah tentang wanita yang bernyanyi dan 
memainkan instrumen dalam kehidupan sosial Israel kuno (Kel 15: 20-21; 1 Sam 18: 6-7; Jud 11:34; Ezra 
2: 64-65; Neh 7: 66-67), tetapi tidak ada referensi dalam Alkitab untuk wanita yang berpartisipasi dalam 
musik penyembahan di Rumah Tuhan. 
 
Curt Sachs mencatat bahwa “Hampir semua episode musikal hingga waktu Bait Suci menggambarkan 
nyanyian paduan suara dengan menari kelompok dan memukul drum…. 
Dan jenis nyanyian seperti ini adalah musik wanita yang luar biasa. ”40 Mengapa kemudian wanita 
dikeluarkan dari Pelayanan musik  Bait Suci, padahal mereka adalah yang membuat musik utama di 
masyarakat Yahudi? 
Para sarjana yang telah memeriksa pertanyaan ini menyarankan dua alasan utama. Salah satu alasannya 
adalah musical in nature dan yang lainnya music untuk sosial. Dari perspektif musik, gaya musik yang 
dihasilkan oleh wanita memiliki irama ritmis yang lebih cocok untuk hiburan daripada untuk beribadah 
di Rumah Tuhan. 
 
Musik wanita sebagian besar didasarkan pada irama ritmik yang dihasilkan dengan ketukan tangan 
tabret, toph, atau rebel. Ini adalah satu-satunya alat musik yang disebutkan di Alkitab dimainkan oleh 
wanita dan mereka diyakini sama atau sangat mirip. Tabret atau timbrel tampaknya adalah drum tangan 
yang terbuat dari bingkai kayu di mana satu kulit membentang bulat. Mereka agak mirip dengan 
tamborin modern. 
 
"Sangat menarik untuk dicatat," tulis Garen Wolf, "bahwa saya belum dapat menemukan referensi 
tunggal yang  langsung ditujukan kepada wanita memainkan nebel [kecapi] atau kinnor [kecapi] - 
instrumen yang dimainkan oleh pria dalam musik pemujaan terhadap bait suci. Tidak ada keraguan 
sedikit pun bahwa musik mereka sebagian besar berasal dari spesies yang berbeda dibandingkan dengan 
musisi laki-laki Lewi yang tampil di Bait Suci. 
 
Tabret atau timbrel sebagian besar dimainkan oleh wanita dalam hubungannya dengan tarian mereka 
(Kel 15:20; Jud 11:34; 1 Sam 18: 6; 2 Sam 6: 5, 14; 1 Chron 13: 8; Ps 68:25; Yer 31: 4). Timbrel juga 
disebutkan sehubungan dengan minuman keras (Is 5: 11-12; 24: 8-9). 



Sifat Sekuler Musik para Wanita.  
 
Dari perspektif sosiologis, perempuan tidak digunakan dalam pelayanan musik Bait Suci karena stigma 
sosial yang melekat pada penggunaan timbrel dan musik yang orientasinya adalah hiburan. "Perempuan 
di dalam Alkitab sering dilaporkan menyanyikan jenis musik yang tidak piawai. Biasanya yang terbaik 
adalah untuk menari atau duka, dan yang terburuk untuk membantu dalam daya tarik sensual dari 
pelacur di jalan. Dalam sindirannya tentang Tirus, Yesaya bertanya: 'Apakah Tyre akan bernyanyi sebagai 
pelacur?' (Apakah 23:15; atau seperti yang diberikan KJV margin, 'Ini akan menjadi Tirus sebagai 
nyanyian pelacur'). 
 
Patut dicatat bahwa para musisi wanita banyak digunakan dalam pelayanan keagamaan kafir.44 Dengan 
demikian, alasan untuk pengecualian mereka dari pelayanan musik Bait Suci, sinagoga dan gereja-gereja 
Kristen mula-mula bukanlah alasan budaya, tetapi alasan teologis. Itu adalah keyakinan teologis bahwa 
musik yang umumnya diproduksi oleh perempuan tidak cocok untuk kebaktian, karena hubungannya 
dengan hiburan sekuler dan, kadang-kadang, sensual. 
 
Alasan teologis ini diakui oleh banyak sarjana. Dalam disertasinya tentang Aspek Musik dari Perjanjian 
Baru, William Smith menulis: “Reaksi terhadap ekstensif pekerjaan musisi perempuan dalam kehidupan 
religius dan sekuler dari negara-negara kafir, tidak diragukan lagi merupakan faktor yang sangat besar 
dalam menentukan oposisi Yahudi [dan Kristen awal] terhadap peran perempuan dalam pelayanan 
musik di kaabah. 
 
Pelajaran dari Alkitab dan sejarah adalah  bahwa wanita tidak harus dikecualikan dalam pelayanan musik 
gereja sekarang  ini. Memuji Tuhan dengan musik bukanlah hak prerogatif laki-laki, tetapi hak istimewa 
setiap anak Tuhan. Sangat disayangkan bahwa musik yang diproduksi oleh perempuan di zaman Alkitab 
sebagian besar untuk hiburan, dan akibatnya tidak cocok untuk ibadah ilahi. 
 
Pelajaran dari Alkitab dan sejarah adalah bahwa musik sekuler yang terkait dengan hiburan tidak ada di 
Rumah Tuhan. Ini adalah pelajaran penting bahwa gereja perlu belajar dari sini. Mereka yang aktif 
terlibat dalam mendorong untuk mengadopsi musik pop di gereja sekarang ini, perlu memahami 
perbedaan alkitabiah antara sekuler musik yang digunakan untuk hiburan dan musik sakral yang cocok 
untuk pemujaan kepada Tuhan. Perbedaan ini dipahami dan dihormati di zaman Alkitab dan harus 
dihormati saat ini,kalau gereja masih tetap menjadi tempat kudus untuk pemujaan kepada Tuhan, dan 
tidak menjadi tempat sekuler untuk hiburan sosial. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



KESIMPULAN 
 

Beberapa prinsip alkitabiah penting yang relevan dengan musik gereja hari ini telah muncul selama 
berlangsungnya penelitian ini. Suatu usaha akan dibuat untuk meringkasnya dengan kesimpulan. 
 
Musik memiliki tempat dan tujuan khusus di alam semesta Tuhan. Ini adalah karunia ilahi bagi keluarga 
manusia yang melaluinya manusia dapat mengekspresikan rasa syukur mereka kepada Tuhan, sambil 
mengalami kegembiraan di dalam diri mereka. Kesenangan dalam bernyanyi bukan berasal dari ritmik 
ketukan yang merangsang orang secara fisik, tetapi dari pengalaman memuji Tuhan. “Betapa indahnya 
menyanyikan pujian bagi Allah kita, betapa menyenangkan dan pantas untuk memuji dia” (Mzm 147: 1). 
 
Bernyanyi dilihat dalam Alkitab sebagai persembahan syukur kepada Tuhan untuk berkat-berkat dari 
penciptaan, pembebasan, perlindungan, dan keselamatan. Kami menemukan konsep ini diekspresikan 
terutama dalam Mazmur 69: 30-31: “Aku akan memuji nama Allah dalam nyanyian dan memuliakannya 
dengan ucapan syukur. Ini akan menyenangkan Tuhan lebih dari seekor lembu jantan, lebih dari seekor 
lembu jantan dengan lembunya tanduk dan kuku. 
 
Tuhan peduli bagaimana kita bernyanyi dan bermain selama kebaktian. Dia tidak senang dengan "suara 
keras" yang tidak dapat dimengerti, tetapi dengan nyanyian yang teratur, merdu, dan dapat dimengerti. 
Teks-teks Alkitab yang berbicara tentang membuat “suara yang menyenangkan” atau “suara keras” bagi 
Tuhan, jangan mengajari kita untuk memuji Tuhan dengan penguatan suara manusia atau alat musik 
yang berlebihan selama ibadah. Gagasan seperti itu berasal dari kesalahan penerjemahan ruwa sebagai 
"suara keras." Terjemahan yang benar seperti yang ditemukan dalam NIV adalah "bersorak kegirangan.” 
 
 Pelayanan musik harus dilakukan oleh orang-orang yang terlatih, berdedikasi, dan berpikiran rohani. 
Pelajaran ini diajarkan oleh pelayanan musik Bait Suci, yang dilakukan oleh orang-orang Lewi yang 
berpengalaman dan dewasa yang dilatih musik, dipersiapkan secara rohani, didukung secara finansial, 
dan dilayani secara pastoral. Prinsip ini dibuat oleh Tuhan untuk pelayanan music di bait suci, juga 
berlaku untuk pelayanan music sekarang ini. 
 
Musik harus berpusatkan pada Tuhan, bukan pada diri. Gagasan memuji Tuhan untuk pertunjukan atau 
hiburan, adalah asing bagi Alkitab. Kami menemukan bahwa musik di Bait Suci adalah “pusat pada 
pengorbanan,” yaitu, dirancang untuk memuji Tuhan untuk penyediaan pengampunan dan keselamatan 
melalui persembahan korban. Di sinagoge, musik “berpusat pada Firman,” yaitu, dimaksudkan untuk 
memuji Tuhan dengan mengucapkan Firman-Nya. Di gereja mula-mula, musik “berpusat pada Kristus,” 
yang dirancang untuk memuji kuasa penebusan Kristus. 
 
Musik Gereja harus berbeda dari musik sekuler, karena gereja, seperti bait suci kuno, adalah Rumah 
Tuhan di mana kita berkumpul untuk menyembah Tuhan, dan bukan untuk hiburan. Instrumen perkusi 
yang merangsang orang secara fisik melalui ketukan yang keras dan tanpa henti, tidak pantas untuk 
musik gereja hari ini sebagaimana pada masa bait suci kuno Israel. 
 
Alkitab tidak mendukung jenis tarian romantis atau sensual yang populer saat ini. Tidak ada indikasi 
dalam Alkitab bahwa pria dan wanita pernah menari bersama secara romantis sebagai pasangan. Kami 
telah menemukan bahwa tarian dalam Alkitab pada dasarnya adalah perayaan sosial dari acara-acara 
khusus, seperti kemenangan militer, festival keagamaan, atau reuni keluarga. Sebagian besar tarian 
dilakukan oleh wanita yang dikeluarkan dari pelayanan musik di Kuil, sinagoga, dan gereja mula-mula, 
karena hiburan mereka jenis musiknya  dianggap tidak cocok untuk kebaktian. 



 
Prinsip-prinsip music yang alkitabiah yang diuraikan di atas sangat relevan saat ini, ketika gereja dan 
rumah sedang diserang oleh berbagai bentuk musik rock yang secara terang-terangan menolak nilai-nilai 
moral dan keyakinan agama yang dianut oleh agama Kristen. Pada saat perbedaan antara musik sakral 
dan sekuler kabur, dan banyak yang mempromosikan versi modifikasi dari musik rock sekuler untuk 
penggunaannya di gereja, kita perlu mengingat bahwa Alkitab memanggil kita untuk “menyembah 
Tuhan dalam keindahan kekudusan” (1 taw 16:20; lih. Mz 29: 2; 96: 9). 
 
Tidak ada jenis hiburan musik yang diizinkan di Bait Suci, sinagoga, dan gereja mula-mula. Hal yang sama 
harus berlaku di gereja hari ini. Mereka yang tidak setuju, dan ingin mengadopsi musik pop untuk 
layanan gereja mereka, mereka bebas untuk memiliki musik mereka sendiri. Tetapi biarkan mereka yang 
memegang otoritas Alkitab tetap pada musik yang memuji Tuhan dengan cara yang tidak sensasional 
maupun sensual - musik yang mencerminkan keindahan dan kemurnian Karakter Tuhan dan merayakan 
pencapaian kreatif dan penebusan-Nya yang luar biasa bagi keluarga manusia. Semoga Tuhan memberi 
kita ketajaman dan keinginan untuk mengisi rumah kita dan gereja-gereja dengan musik yang memenuhi 
persetujuan-Nya, dari pada tepuk tangan dunia. 
---------------- 
ENDNOTES 
1. Quoted in the Banner of Truth (January 1977), p. 13. 
2. Carl E. Seashore, Psychology of Music (New York, 1968), p. 135. 
3. Tom Allen, Rock ‘n’ Roll, the Bible and the Mind (Beaverlodge, Alberta, 
Canada, 1982), P. 156. 
4. Curt Sachs, The Rise of Music in the Ancient World (New York, 1943), p. 80. 
5. Garen L. Wolf, I, Music of the Bible in Christian Perspective (Salem, Ohio, 
1996), p. 349. 
6. Johannes Behm, “Kainos,” Theological Dictionary of the New Testament, 
Gerhard Kittel, Editor (Grand Rapids, MI, 1974), vol 3, p. 447. 
7. John W. Kleining, The Lord’s Song: The Basis, Function and Significance of 
Choral Music in Chronicles (Sheffield, England, 1993). 
8. Ibid., p. 57. 
9. Ibid., p. 67. 
10. See, Joachim Jeremias, Jerusalem in the Time of Jesus (Philadelphia, PA, 
1969), pp. 173 and 208. 
11. See, Babylonian Talmud, Hullin 24. The text is discussed by A. Z. Idelson, 
Jewish Music (New York, 1967), p. 17. 
12. Kenneth W. Osbeck, Devotional Warm-Ups for the Church Choir (Grand 
Rapids, Michigan, 1985), pp. 24-25. 
13. John W. Kleining (note 7), p. 113. 
14. Ibid., p. 80. 
15. Ibid., p. 82-83. 
16. A. Z. Idelsohn, Jewish Music in its Historical Development (New York, 1967), 
p. 17. 
17. Garen L. Wolf, The Music of the Bible in Christian Perspective (Salem, Ohio, 
1996), p. 287. 
18. Curt Sachs, The Rise of Music in the Ancient World (New York, 1943), p. 52. 
19. Eric Werner, “Jewish Music,” New Grove Dictionary of Music and Musicians, , 
Ed., Stanley Sadie (New York, 19980), vol. 9, p. 623. 
20. Garen L. Wolf I (note 17), p. 351. 



21. Harold Best and David K. Huttar, “Music in Israelite Worship,” The Complete 
Library of Christian Worship, Ed., Robert E. Webber Peabody, 
Massachusetts, 1993), vol. 1, p. 229. 
22. Suzanne Haik-Vantoura, The Music of the Bible Revealed, Translated b y 
Dennis Webber (Berkeley, CA, 1991), p. 32. 
23. See, for example, C. W. Dugmore, The Influence of the Synagogue Upon the 
Divine Office (London, England, 1944). 
24. Ralph P. Martin, Worship in the Early Church (Grand Rapids, Michigan 1964), 
pp. 48-49. 
25. As cited by F. Forrester Church and Terrance J. Mulry, Earliest Christian 
Hymns (New York, 1988), p. IX. 
26. William Sheppard Smith, Musical Aspects of the New Testament (Amsterdam, 
1962), p. 53. 
27. Eric Werner, The Sacred Bridge (Hoboken, New Jersey 1984), p. 317. 
28. Bill Knott, “Shall we Dance?” in Shall We Dance? Rediscovering ChristCentered Standards, ed. Steve 
Case (Riverside, California, 1992), p. 69. 
29. Ibid. 
30. Ibid., p. 75. 
31. Garen L. Wolf (note 17), p. 153. 
32. Ibid., p. 148. 
33. See, for example, Adam Clarke, Clarke’s Commentary (Nashville, n. d.). vol. 
3, p. 688. 
34. “Choros,” A Greek-English Lexicon of the New Testament, Eds. William F. 
Arndt and Wilbur Gingrich (Chicago, 1979), p. 883. 
35. H. M. Wolf, “Dancing,” The Zondervan Pictorial Encyclopedia of the Bible, Ed. 
Merrill C. Tenney (Grand Rapids, 1976), vol. 2, p. 12. 
36. Timothy Gillespie, “Dancing to the Lord,” in Shall We Dance? Rediscovering 
Christ-Centered Standards, ed. Steve Case (Riverside, California, 1992), p. 
94. 
37. Ellen G. White, The Story of Patriarch and Prophets (Mountain View, CA, 
1958), p. 707. 
38. Ibid. 
39. Cited in “Dance,” The Universal Jewish Encyclopedia (New York, 1942), vol. 
3. p. 456. 
40. Curt Sachs (note 18), p. 90. 
41. Cited by Curt Sachs (note 18), p. 91. 
42. Garen L. Wolf (note 42), p. 144. 
43. Ibid. 
44. For discussion and illustrations from pagan antiquity regarding the employment 
of female musicians in the social and religious life, see Johannes Quasten, 
“The Liturgical Singing of Women in Christian Antiquity,” Catholic Historical 
Review (1941), pp. 149-151. 
45. William Sheppard Smith, Musical Aspects of the New Testament (Amsterdam, 
1962), p. 17. See also Eric Werner (note 27), pp. 323-324; A. Z. Idelsohn 
(note 16), p. 18; Philo, De Vita Contemplativa 7; Babylonian Talmud Berakot 
24a. 
 
 



 

 


